
diploma.de

Studienheft Nr. 665
2. Auflage 07/2022

Wevelsiep

Sozialphilosophische
Grundlagen

Le
seprobe



Verfasser

Dr. Dr. Christian Wevelsiep
Lehrer für Sonderpädagogik und habilitierter Privatdozent

© by DIPLOMA Private Hochschulgesellschaft mbH

Das Werk ist urheberrechtlich geschützt. Die dadurch begründeten Rechte, insbesondere das Recht 
der Vervielfältigung und Verbreitung sowie der Übersetzung und des Nachdrucks, bleiben, auch bei 
nur auszugsweiser Verwertung, vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form ohne 
schriftliche Genehmigung reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, 
vervielfältigt oder verbreitet werden.

DIPLOMA Hochschule
University of Applied Sciences
Am Hegeberg 2
37242 Bad Sooden-Allendorf
Tel. +49 (0) 56 52 58 77 70, Fax +49 (0) 56 52 58 77 729

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 3                     Studienheft Nr. 665 

 Hinweise zur Arbeit mit diesem Studienheft 
 

Der Inhalt dieses Studienheftes unterscheidet sich von einem Lehrbuch, da er speziell für das 
Selbststudium aufgearbeitet ist. 
 
In der Regel beginnt die Bearbeitung mit einer Information über den Inhalt des Lehrstoffes. 
Diese Auskunft gibt Ihnen das Inhaltsverzeichnis. 
 
Beim Erschließen neuer Inhalte finden Sie meist Begriffe, die Ihnen bisher unbekannt sind. Die 
wichtigsten Fachbegriffe werden Ihnen übersichtlich in einem dem Inhaltsverzeichnis 
nachgestellten Glossar erläutert.  
 
Den einzelnen Kapiteln sind Lernziele vorangestellt. Sie dienen als Orientierungshilfe und 
ermöglichen Ihnen die Überprüfung Ihrer Lernerfolge. Setzen Sie sich aktiv mit dem Text 
auseinander, indem Sie sich Wichtiges mit farbigen Stiften kennzeichnen. Betrachten Sie 
dieses Studienheft nicht als “schönes Buch”, das nicht verändert werden darf. Es ist ein 
Arbeitsheft, mit und in dem Sie arbeiten sollen. 
 
Zur besseren Orientierung haben wir Merksätze bzw. besonders wichtige Aussagen durch 
Fettdruck und/oder Einzug hervorgehoben. 
 
Lassen Sie sich nicht beunruhigen, wenn Sie Sachverhalte finden, die zunächst noch 
unverständlich für Sie sind. Diese Probleme sind bei der ersten Begegnung mit neuem Stoff 
ganz normal. 
 
Nach jedem größeren Lernabschnitt haben wir Übungsaufgaben eingearbeitet, die mit „SK = 
Selbstkontrolle“ gekennzeichnet sind. Sie sollen der Vertiefung und Festigung der Lerninhalte 
dienen. Versuchen Sie, die ersten Aufgaben zu lösen und die Fragen zu beantworten. Dabei 
werden Sie teilweise feststellen, dass das dazu erforderliche Wissen nach dem ersten 
Durcharbeiten des Lehrstoffes noch nicht vorhanden ist. Gehen Sie diesen Inhalten noch 
einmal nach, d. h. durchsuchen Sie die Seiten gezielt nach den erforderlichen Informationen. 
 
Bereits während der Bearbeitung einer Frage sollten Sie die eigene Antwort schriftlich 
festhalten. Erst nach der vollständigen Beantwortung vergleichen Sie Ihre Lösung mit dem 
am Ende des Studienheftes angegebenen Lösungsangebot. 
 
Stellen Sie dabei fest, dass Ihre eigene Antwort unvollständig oder falsch ist, müssen Sie sich           
nochmals um die Aufgabe bemühen. Versuchen Sie, jedes behandelte Thema vollständig zu 
verstehen. Es bringt nichts, Wissenslücken durch Umblättern zu übergehen. In vielen 
Studienfächern baut der spätere Stoff auf vorhergehendem auf. Kleine Lücken in den 
Grundlagen verursachen deshalb große Lücken in den Anwendungen. 
 
Zudem enthält jedes Studienheft Literaturhinweise. Sie sollten diese Hinweise als ergänzende 
und vertiefende Literatur bei Bedarf zur Auseinandersetzung mit der jeweiligen Thematik 
betrachten. Finden Sie auch nach intensivem Durcharbeiten keine zufriedenstellenden 
Antworten auf Ihre Fragen, geben Sie nicht auf. Wenden Sie sich in diesen Fällen schriftlich 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 4                     Studienheft Nr. 665 

oder fernmündlich an uns. Wir stehen Ihnen mit Ratschlägen und fachlicher Anleitung gern 
zur Seite. 
 
Wenn Sie ohne Zeitdruck studieren, sind Ihre Erfolge größer. Lassen Sie sich also nicht unter 
Zeitdruck setzen. Pausen sind wichtig für Ihren Lernfortschritt. Kein Mensch ist in der Lage, 
stundenlang ohne Pause konzentriert zu arbeiten. Machen Sie also Pausen: Es kann eine kurze 
Pause mit einer Tasse Kaffee sein, eventuell aber auch ein Spaziergang an der frischen Luft, 
sodass Sie wieder etwas Abstand zu den Studienthemen gewinnen können. 
 
Abschließend noch ein formaler Hinweis: Sofern in diesem Studienheft bei 
Professionsbezeichnungen und/oder Adressierungen aus Gründen der besseren Lesbarkeit 
ausschließlich die männliche Form Verwendung findet (z. B. „Rezipienten“), sind dennoch alle 
sozialen Geschlechter, wenn kontextuell nicht anders gekennzeichnet, gemeint. 
 
Wir wünschen Ihnen viel Erfolg bei der Bearbeitung dieses Studienheftes. 
 
 
 
 
 
Ihre 
 
 
DIPLOMA 
Private Hochschulgesellschaft mbH 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 5                     Studienheft Nr. 665 

Inhaltsverzeichnis          Seite 

Glossar ____________________________________________________________________ 6 

1 Allgemeines ____________________________________________________________ 7 

2 Grundlegende Begriffe der Sozialphilosophie _________________________________ 9 

2.1 Macht und Freiheit _______________________________________________________ 9 

2.2 Macht und Organisationsentwicklung ___________________________________________ 13 

2.3 Subjektivität und Geschichte __________________________________________________ 15 
2.3.1 Bildung der ersten „Kultur“ ______________________________________________ 15 
2.3.2 Grundfragen der philosophischen Anthropologie _____________________________ 16 
2.3.3 Autonomie und Subjektivität _____________________________________________ 18 
2.3.4 Freiheit und Authentizität bei Rousseau ____________________________________ 20 
2.3.5 Die philosophische Anthropologie von Charles Taylor _________________________ 21 
2.3.6 Die Illusion der Autonomie ______________________________________________ 24 

3 Die zerrissene Welt des Sozialen __________________________________________ 29 

3.1 Die Dimension sozialer Ungleichheit ________________________________________ 30 
3.1.1 Der Begriff der Ungleichheit _____________________________________________ 32 
3.1.2 Der Begriff der Hierarchie _______________________________________________ 32 
3.1.3 Schichtung und Differenzierung __________________________________________ 33 

3.2 Moderne Konfliktgesellschaft ______________________________________________ 35 

3.3 Das Prinzip der Anerkennung ______________________________________________ 39 
3.3.1 Die Politik der Würde __________________________________________________ 43 
3.3.2 Die „Politik der Unreinheit“ ______________________________________________ 44 

3.4 Die Theorie sozialer Systeme ______________________________________________ 47 

4 Interventions- und Handlungstheorie ______________________________________ 57 

4.1 Handlungstheorie und Menschenbild _______________________________________ 57 
4.1.1 Menschenbild und Anthropologie _________________________________________ 57 
4.1.2 Wirklichkeitskonzeptionen ______________________________________________ 60 
4.1.3 Handlungstheorie, Erziehungs- und Beratungskonzeptionen ____________________ 61 

5 Ethik der Sorge ________________________________________________________ 63 

5.1 Die Bedeutung von Care für soziale Berufe ___________________________________ 63 

5.2 Weibliche Sorge und „Care-Arbeit“ _________________________________________ 67 

5.3 Sorge und professionelle Beziehungen ______________________________________ 69 

6 Berufsethik und Professionalität __________________________________________ 71 

6.1 Die Profession der Sozialen Arbeit __________________________________________ 71 

6.2 Leitsätze und Prinzipien __________________________________________________ 73 

Lösung der Übungsaufgaben _________________________________________________ 79 

Literaturverzeichnis ________________________________________________________ 81 

 

 

 

 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 6                     Studienheft Nr. 665 

Glossar 
 
Alter und Ego   Subjekte, die sich in einer Machtbeziehung befinden 
 
Archaisch   Älteste Zeit- und Denkvorstellungen 
 
Autonomie  Begriff aus dem Griechischen mit den Wortbestandteilen Selbst und 

Gesetz (Selbstständigkeit) 
 
Cartesianismus  Philosophische Tradition nach R. Descartes, die die Fähigkeit des 

menschlichen Denkens betont 
 
Deprivation  Entzug oder Verlust von materiellen oder kulturellen Ressourcen 
 
Distributive  
Ungleichheit   Ungleiche Verteilung von Ressourcen 
 
Funktionale  
Differenzierung  Form der Gesellschaftsdifferenzierung in der Moderne 
 
GMF    „Gruppenbasierte Menschenfeindlichkeit“, z. B. Antisemitismus 
 
Immanenz   Diesseitige Welt (Gegenbegriff zu Transzendenz) 
 
Konstruktivismus  Wissenschaftliche Erkenntnistheorie, die von subjektiven 

Bedingungen des Einzelnen ausgeht 
  
Phänomenologie  Philosophische Erkenntnistheorie, die sich auf die Beschreibung von 

sozialen und kulturellen Phänomen konzentriert 
 
Postmoderne   Zeit nach der ersten Moderne 
 
Rationalismus   Zeitalter der Aufklärung und Vernunftphilosophie 
 
Risikogesellschaft  Von U. Beck geprägter Begriff der modernen Gesellschaft 
 
Sanktionsmacht  Verfügungsmacht in gesellschaftlichen Organisationen  
 
Sisyphos   Mythologische Figur der Sozialphilosophie 
 
Transzendenz   Welt des Jenseits oder übergeordnetes Prinzip 
 
Ursprungsphilosophie  Archaische und mythologische Denkvorstellungen  
 
Zivilgesellschaft Idealtypus der gesellschaftlichen Interaktion in Kontrast zum Markt  
  

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 7                     Studienheft Nr. 665 

1 Allgemeines 
 

Lernziele: 
 
Mit diesem Studienbrief sind Sie in der Lage, 

➢ sozialphilosophische Themen und Kategorien zu benennen 
➢ sozialphilosophische Theorien in Grundzügen zu rekonstruieren 
➢ einen Zusammenhang zwischen sozialphilosophischen Grundlagen und den Anforderungen in 

der Sozialen Arbeit herzustellen 
➢ theoriegeleitete Praxisreflexionen durchzuführen 
➢ Ihr professionelles Selbstbild philosophisch zu schärfen und zu vertiefen 
➢ ein eigenes berufsethisches Profil auf dem Boden der erarbeiteten Theorien auszubilden 

 
Wozu benötigen Studenten und Studentinnen der Sozialen Arbeit sozialphilosophische Theorien? 
Diese Frage wird sich der bzw. die eine oder andere schon gestellt haben – eine erste Antwort mag 
man in einem bekannten Mythos finden.  
 
Im „Mythos von Sisyphos“ sehen wir ein Subjekt, das die Götter dazu verurteilt haben, einen Felsblock 
unablässig einen Berg hinaufzuwälzen. Auf dem Gipfel angelangt, rollt der Stein kraft seines eigenen 
Gewichts wieder herunter, sodass die Arbeit von Neuem beginnen kann. . Seitdem gilt das geflügelte 
Wort von einer „Sysiphus-Arbeit“, bei welchem sich die Menschen quälen. .1 
 
Der Mythos von Sisyphos bringt eine existentialistische Grunderfahrung zum Ausdruck. Die 
menschliche Welt, das Leiden und die Arbeit der Menschen erscheinen sinnlos, absurd, vergeblich. 
Man kann dem Text aber auch weitere Bedeutungen im Horizont sozialer Arbeit entnehmen. Die 
sozialen Systeme der Hilfe sind in einem Spannungsfeld zu betrachten: zwischen Bemühungen und 
Streben, Erwartungen und Enttäuschungen, Intention und Ergebnis, Hoffnung und Wirklichkeit. Das 
Tun und die Hoffnungen in dieser Welt erscheinen nicht selten als vergeblich – gleichwohl können die 
Subjekte bei ihren Handlungen Sinn und Bestätigung, Würde und Anerkennung erfahren. In 
mindestens zweifacher Sicht gibt der sozialphilosophische Text stellvertretend symbolische Auskunft 
über die Mühen der Sozialen Arbeit: in gesellschaftlicher Hinsicht waren die Dinge nie zum Besten 
gestellt, anders formuliert: Die moderne Gesellschaft ist dauerhaft von Krisen, unsicheren sozialen 
Verhältnissen, von Desintegration und psychischer Erschöpfung durchdrungen – zumindest wenn man 
den Blick nicht vom unteren Drittel der Gesellschaft abwendet. Wie oft auch versucht wird, die 
Verhältnisse umzukehren, so bleibt die Differenz von oben und unten doch bestehen. Des Weiteren 
ist zu bedenken, dass die gesellschaftlichen Verhältnisse das professionelle Handeln bedingen und 
erschweren. In dem Bild, dass der/die Akteur/-in der Sozialen Arbeit täglich seinen/ihren Stein den 
Berg hinaufwälzt, steckt eine gewisse Wahrheit.  
 
Dies ist keineswegs übertrieben, wenn man bedenkt, dass die Ermöglichung von Integration, Teilhabe 
und Anerkennung von Menschen kein selbstläufiger Prozess ist, sondern eine Aufgabe, die immer 
wieder von vorn beginnt. Und die gesellschaftlichen Prozesse, bei denen Menschen an den Rand 
gedrängt werden und sich dauerhaft in unsicheren Verhältnissen wiederfinden, geben auch aktuell 
wenig Anlass zur Euphorie.  
 
Mit diesen Anmerkungen wird die mögliche Bedeutung sozialphilosophischer Perspektiven für die 
Profession der Sozialen Arbeit erkennbar. Der Zusammenhang von abstrakten theoretisch-
philosophischen Entwürfen und der konkreten Arbeit ist bei einer Konzentration auf die 
fundamentalen Aspekte schnell einsichtig. In der Sozialen Arbeit geht es bekanntlich um 

                                                 
1 vgl. Camus, 1959 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 8                     Studienheft Nr. 665 

gesellschaftliche Kämpfe um Interessen, um konkrete Vorstellungen und Werte, wie ein „gutes“ Leben 
zu führen sei, es geht um gesellschaftliche Aufträge und Mandate, Menschen in schwierigen 
Situationen zu helfen und gleichsam die Potenziale der Selbsthilfe zu aktivieren. In allen diesen 
Prozessen gehen aber Vorstellungen über Gesellschaft und Geschichte, über Begriffe wie Arbeit und 
Glück sowie über anthropologische Kategorien wie Bedürfnisse, Kompetenzen oder Freiheiten ein. Das 
Selbstverständnis, mit dem soziale Akteure und Akteurinnen ihre Interventionen vornehmen und mit 
dem sie in die konkrete Lebenswelt der betroffenen Menschen eingreifen, ist durch bestimmte 
Leitvorstellungen vorgeprägt. 
 
Werden diese Begriffe und Leitvorstellungen reflektiert und in ein Geflecht professionellen Wissens 

und Handelns einfügt, erhöht sich im besten Fall das professionelle Reflexionsniveau. Mit wenigen 
Andeutungen lässt sich der Stellenwert sozialphilosophischer Reflexion erkennen: Der/die Helfende ist 
bei der Arbeit verstrickt in seiner/ihrer Rolle als Person, zugleich aber auch als Mitglied der 
Gesellschaft; die Hilfe, die er oder sie gewährt, hängt in der Regel vom Auftrag des Staates oder 
gesellschaftlicher Gruppen ab; sein/ihr Auftrag der Hilfe ist zwar als Angebot zur Selbsthilfe zu 
verstehen, hängt aber auch mit Mechanismen der Kontrolle zusammen. Wie hier die Schwerpunkte im 
Selbstverständnis auch gesetzt werden, ja wie überhaupt die Begriffe Staat, Intervention, Macht, Hilfe, 
usw. interpretiert werden, zwingt zu einer ausführlicheren Beschäftigung. 
 
Einige Anmerkungen zum Stellenwert sozialphilosophischer Reflexion: 
Sozialphilosophische Theorien ermöglichen eine Auseinandersetzung mit  
 

- dem Phänomen des Menschen und dessen Komplexität (Anthropologie), 
- den gesellschaftlichen Entwicklungen und Auseinandersetzungen (Soziologie und 

Ökonomie), 
- den politischen Begriffen (Staats- und Gesellschaftstheorie), 
- dem Stellenwert von Werten, Werthaltungen und Normvorstellungen (Moralphilosophie 

und Ethik) sowie 
- den Grundlagen sozialer und psychologischer Interventionen (Psychologie). 

Sie werden erkennen, dass man dieses weite Feld, das vielleicht 2.000 Jahre der Geistesgeschichte 
umfasst, nicht in einem Studienbrief abhandeln kann. Die folgenden Überlegungen sollen auch 
keineswegs abschrecken, denn über manche Fragen, die hier aufgeworfen werden, können weder 
Praktiker/-innen noch gebildete Philosophen bzw. Philosophinnen endgültig Auskunft geben. Hilfreich 
für die folgende Lektüre ist ein Leitfaden, der sich an der Praxis orientiert und über bestimmte Begriffe 
die Bedeutung der Sozialphilosophie für die Soziale Arbeit herausarbeitet.Zunächst bedarf es einiger 
Grundbegriffe, die sich im sozialphilosophischen Diskurs auffinden lassen. Zu diesen Begriffen zählen: 
Geschichte, Macht, Freiheit, Gemeinschaft, Entfremdung, Subjektivität, Anerkennung, Arbeit usw. 
Diese Begriffe sollten zuerst definiert und theoretisch eingeordnet werden (Kapitel 2 und 3).  
 
Diese abstrakten Begriffe umfassen ein weites Feld und können nicht einfach auf einen Nenner 
gebracht werden. Aber es ist denkbar, sie mit praxisrelevanten Fragen zu verbinden. Daher soll im 
weiteren Verlauf des Studienheftes versucht werden, einen Begriff der Handlung und Intervention zu 
rekonstruieren, in den die zuvor genannten Kategorien einfließen und der zugleich die Frage nach 
sinnvollen Handlungsmodellen für die Soziale Arbeit ermöglicht (Kapitel 4). Auf dieser Ebene kann man 
allerdings noch nicht davon sprechen, dass hier Erkenntnisse „geliefert“ werden, mit denen man ein 
Rezept des Handelns erhält. Diese Erwartung wäre sicherlich übertrieben, aber es ist denkbar, in einem 
weiten Bogen nach den grundlegenden Aspekten der Profession sozialer Arbeit zu fragen, bei denen 
im Hintergrund die erarbeiteten Begriffe präzise und anschaulich werden. Im letzten Teil steht also die 
Leitfrage im Vordergrund, welche berufsspezifischen und berufsethischen Konsequenzen sich aus den 
Überlegungen ergeben (Kapitel 5). 

 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 9                     Studienheft Nr. 665 

2 Grundlegende Begriffe der Sozialphilosophie 
 
In diesem Kapitel lernen Sie die grundlegenden Kategorien und Ideen innerhalb der Sozialphilosophie 
kennen. 
Sie sollten am Ende die Grundbegriffe von Macht und Freiheit, Subjektivität, Geschichte, Bildung und 
Kultur in den Zusammenhang der Geistesgeschichte einordnen können. 
 
 

2.1 Macht und Freiheit 
 
Ein Zitat des engagierten Professors der Integrationspädagogik Georg Feuser soll an den Anfang 
gestellt werden: „Warum können Brandsätze gegen Ausländer- und Asylantenwohnheime geworfen 
und diese Menschen sogar getötet werden […]? – Nur weil wir sie ausschließen, sie nicht in unserer 
Mitte, unter uns leben, wohnen und arbeiten lassen, sondern sie in Massenunterkünften 
zusammenpferchen, wo sie ihrerseits als menschliche Subjekte negiert, nur zum Zerrspiegel und zu 
einer willkommenen Projektionsfläche für eine selbst ohne Lebensperspektive ihren Lebensplan 
suchenden Jugend werden. […] Nur weil wir sie ausschließen, sie nicht als gleichberechtigte und 
gleichwertige Mitglieder dieser Gesellschaft in ihrem So-Sein anerkennen und akzeptieren, sondern 
sie allenfalls, eingeschlossen in besonderen Nischen, die wir ihnen einräumen, tolerieren […].“2 
 
Das Zitat entstammt einem heilpädagogischen Zusammenhang bzw. der Aktualität 
inklusionspädagogischer Aspekte. Aber es stecken in ihm doch auch einige interessante Aussagen über 
Zusammenhänge der Macht in der modernen Gesellschaft. Es geht Feuser offensichtlich um das 
Verhältnis von Inklusion und Exklusion, um anonyme und scheinbar entwürdigende Praktiken der 
Ausschließung, was man durchaus mit Machtprozessen verknüpfen kann. Es handelt – vereinfacht 
gesprochen – um die Ohnmacht der Einzelnen (und der Wissenschaft) gegenüber ausgrenzenden 
Machtprozessen. Aber können wir hier davon sprechen, dass Macht und Ohnmacht sich spiegelbildlich 
verhalten und dass Macht als gesellschaftliche Mechanik so eindeutig sichtbar und damit kritisierbar 
wäre? Wie ist Macht überhaupt als Phänomen fassbar? 
 
Einige Grundsätze zum Phänomen der Macht sollten erwähnt werden: 

- Macht ist ein Phänomen, das zwar in menschlichen Beziehungen, aber besonders in 
hierarchischen Organisationen vorkommt. 

- Macht steht in engstem Zusammenhang mit Kommunikation und Interaktion. 
- Macht ist kein Gegenstand und keine Eigenschaft eines Einzelnen, sondern ein theoretisches, 

soziales und real wirksames Konstrukt. 
- Macht ist an die Modifikation, also Veränderung, von Freiheit und Freiheitsbedingungen 

gekoppelt.  
 
Diese Aussagen werden verständlicher, wenn man sich ein praktisches Beispiel vor Augen hält. Denken 
wir an eine Schulklasse, in der Schüler/-innen und Lehrer/-innen sich im täglichen Miteinander 
begegnen. Wer „hat“ die Macht, könnte man fragen und jede/-r leidgeprüfte Leser/-in wird den Lehrer 
oder die Lehrerin benennen! Macht bedeutet, mittels Sanktionsgewalt (Notenvergaben, 
Bildungsabschlüsse usw.) andere Subjekte zu bestimmten Verhalten zu bewegen! Einerseits. 
Andererseits: Auch Schüler scheinen kurzfristig Macht zu „besitzen“, wenn sie den Unterricht mit 
Witzen bereichern, wenn sie gezielte Provokationen einfließen lassen oder die Lehrperson selbst zur 
Zielscheibe des Spotts erheben. Auch dies scheint Macht auszudrücken, allerdings rückt sich in diesem 
etwas schiefen Bild die Motivation der Beteiligten zu sehr in den Vordergrund. 
 

                                                 
2 Feuser, 2002, S. 222 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 10                     Studienheft Nr. 665 

Daher ist es hilfreich, eine abstraktere Theorie der Macht hinzuzuziehen. Die Theorie sozialer Systeme 
ist eine Theorie der Gesellschaft, mit der man zu folgender Definition sozialer Macht gelangt: Macht 
ist für Niklas Luhmann ein Medium der Kommunikation, das wie eine Zusatzeinrichtung der Sprache 
zu verstehen ist. Sie funktioniert durch Codierungen und Generalisierungen, Symboliken und 
Selektionen. „Eine fundamentale Voraussetzung aller Macht ist demnach, dass in Bezug auf die 
Selektion des Machthabers Alter Unsicherheit besteht. Alter verfügt, aus welchen Gründen auch 
immer, über mehr als eine Alternative. Er kann bei seinem Partner in Bezug auf die Ausübung seiner 
Wahl Unsicherheit erzeugen und beseitigen.“3 
 

Freiheit    Macht 

 

 

 

 

 

 

    Macht       Freiheit 
 

(Abb. 1: Der Zusammenhang zwischen Freiheit und Macht, Quelle: Greving & Ondracek 2010, S. 200) 

 
In diesem Zitat stecken einige theoretische Aussagen, die man einzelnen diskutieren sollte. Macht ist 
ein symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium. Das bedeutet konkret, Macht ist keine reine 
Eigenschaft, über die man beliebig verfügen kann, sondern sie ist für die Koordination von Handlungen 
und die Auswahl von Entscheidungen verantwortlich. Mit dem Medium Macht ist eine besondere 
Situation verbunden, in der eine Zuschreibung stattfindet. Ein bestimmtes Handeln löst anderes 
Handeln aus. Erwartungen auf einen Normalfall werden herausgebildet, es entwickeln sich 
Sicherheiten über Vertrauen und Erwartungen.  
 
Die größte Sicherheit in Bezug auf Macht ist möglicherweise mit dem Gewaltmonopol des Staates 
verbunden. In der modernen Gesellschaft sind „wir“ es gewohnt, dass sich eine Praxis des Vertrauens 
und des Gewaltverzichts ausbildet, sodass die Macht des Staates und der Polizei nur im Hintergrund 
erscheint; diese Macht verzichtet durch die Gewöhnung und Stabilisierung von Erwartungen sogar auf 

die Gewaltanwendung. Es genügt vollkommen, das Monopol inne zu haben.4 Aber dies bedeutet 

natürlich nicht zwangsläufig, dass die moderne Gesellschaft gänzlich ohne Macht und ohne Gewalt 
auskommt. Hier verliert der Begriff der Machtkommunikation seine Harmlosigkeit, denn ohne den 
Rekurs auf Kommunikation ist der Begriff der modernen Gesellschaft insgesamt hinfällig. Macht beruht 
nicht auf Motivationen, sondern sie bringt Motivationen hervor und sie realisiert sich, wenn negative 
oder positive Sanktionen in die Semantik, in Medien, in Sprache und Kommunikation unbewusst 
einfließen. 
 
Schließlich ist zu bemerken, dass Macht mit dem Begriff der Freiheit in einem engen Wechselverhältnis 
steht (vgl. Abb. 1). Ihre Wirklichkeit erwirbt die Macht über die Form einer Beziehung, aber gleichsam 
in Form eines Bewusstseins, das sich über das jeweilige Ausmaß von Freiheit und Freiheitsgraden einen 
Eindruck bildet. An diesem Punkt lässt sich eine theoretische Schnittstelle erkennen, bei der die 
Handlungsmöglichkeiten der Sozialen Arbeit unmittelbar betroffen sind.  
 
Wenn man reflektiert,  

                                                 
3 Luhmann, 1988, S. 7f. 
4 vgl. Reemtsma, 2008; Wevelsiep, 2011  

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 11                     Studienheft Nr. 665 

- dass Beziehungen ohne Macht kaum denkbar sind,  
- dass Macht sich in Kommunikationen und Organisationen eingenistet hat, 
- dass Machtphänomene somit eine große Rolle in der Gesellschaft spielen, 
- dass Macht also den Bedingungsrahmen für die Verhaltensbereitschaften der Akteure abgibt, 

dann wäre im nächsten Schritt nach den pädagogischen Konsequenzen zu fragen. Genauer gesagt ist 
nach den gesellschaftlichen Bedingungen und Voraussetzungen der Macht zu fragen, die die soziale 
Klientel maßgeblich betreffen. Es ist der Blick auf diejenigen Bereiche anzubringen, in denen 
Machtprozesse in besonderem Maße wirksam werden. Dies kann hier nur beispielhaft geschehen: 
Denken wir an pädagogische Einrichtungen, bei denen Kinder/Jugendliche und Erzieher/-innen tätig 
sind – etwa in der Schule, einer Tagesbetreuung oder einer informellen sozialen Gruppe. Auch hier 
finden, gleichwohl sich der pädagogische Verstand auf die Ermöglichung von Freiheit richtet, 
Machtprozesse unmittelbar statt. Die pädagogisch Tätigen haben es mit Personen zu tun, die stark 
verunsichert sind und Ohnmachtserfahrungen hinter sich haben. Auch Diagnosen, Förderpläne, 
Zielstellungen und pädagogische Programme sind von Aspekten der Macht durchdrungen, wenngleich 
nur hintergründig. Pädagogische Orientierungen sind durch Normbildungen gekennzeichnet, sie folgen 
zwar Leitbildern der Integration oder der Selbstbemächtigung, aber auch hier erkennen wir 
machterhaltende und machtgenerierende Prozesse. Die Kategorien Definitionsmacht, 
Sanktionsmacht, Organisationsmacht verdeutlichen, dass der Begriff der pädagogischen Freiheit also 
nicht in einem radikalen Gegensatz zum Phänomen der Macht gestellt werden sollte. 
 
Abschließend ist es insofern hilfreich, zwischen verschiedenen Quellen der gesellschaftlichen Macht 
zu unterscheiden. 
 

1. Pädagogische Organisationen erzeugen Macht, indem sie auf Unsicherheitszonen der 
Gesellschaft (z. B. gesellschaftliche Randständigkeit) und auf den Umgang mit Abweichung 
reagieren. Im schlechteren Fall verfügen pädagogische Organisationen über souveräne 
Sanktionsmacht und einen Alleinvertretungsanspruch in Bezug auf Informationen im 
Bildungssystem. Ein vorzügliches Beispiel wäre die ältere Praxis der früheren 
Sonderschulformen. Für die Profession bilden sich berufsständische Selbstbilder aus, die sich 
als unersetzlich für ein jeweiliges Aufgabenfeld ausweisen. 

2. In organisationssoziologischer Sicht ist zu betonen, dass die Kontaktstellen von Organisationen 
zur Umwelt durch Ressourcen, Informationen, Prozesse und Verfahren beeinflusst werden, die 
gewissermaßen die materielle Seite der Macht spiegeln. Ohne Einfluss, Finanzierung oder 
Informationen können Organisationen schwerlich bestehen. 

3. Die Kommunikation zwischen bestimmten Kontaktstellen, den Mitarbeitenden und Leitungen 
von Organisationen findet vor dem Hintergrund des Prinzips des Machterhalts statt. Auch hier 
können Freiheiten zugunsten von Machtimperativen eingeschränkt werden, sei es durch 
Verfahren, durch Anweisungen oder durch „weichere“ Methoden der Selbstbeobachtung. 

4. Schließlich sind Vorschriften und Abläufe in Organisationen kritisch zu betrachten. Denn diese 
können, je größer und anspruchsvoller das jeweilige System erscheint, sich totalen 
Organisationen ähneln. Denken sie an Machtprozesse in Psychiatrien, Wohneinrichtungen 

oder sogenannten „Erziehungs-Camps“.5 

 
Diese Anmerkungen könnten nun den Eindruck erwecken, dass nichts in der Gesellschaft ohne Macht 
abläuft und dass die einzelnen Subjekte, die sich in den Systemen bewegen, durch vollkommene 
Machtlosigkeit geprägt sind. Dieser Eindruck kann sich noch verstärken, wenn man sich in den Bereich 
der Mikropolitik oder in die Nähe von Interaktionen begibt.  
 

                                                 
5 Küpper & Felsch, 2000, S. 35ff. 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 12                     Studienheft Nr. 665 

Hier können die Drohung durch Bestrafung von Machtinhabern bzw. Machtinhaberinnern, die 
Durchsetzung von „höherwertigen“ Interessen oder einfach nur paradoxe Zuschreibungen 
dominieren, bei denen die Betroffenen nur zwischen zwei gleich schlechten Alternativen auswählen 

können.6 Daher wird abschließend als Kontrast eine sozialphilosophische Perspektive beschrieben, die 

eine sinnvolle Alternative darstellt (und auch für die Praxis der Sozialen Arbeit bedeutsam ist). 
 
Die Darstellungen zum Phänomen der Macht sind zwar allgegenwärtig, aber sie finden eine Alternative 
im Begriff der globalen Zivilgesellschaft. Mit diesem Begriff wird vonseiten der zeitgenössischen 
Philosophie ein Spektrum eröffnet, das sich gewissermaßen gegen die Erfahrungen politischer Macht 
in Geschichte und Gegenwart wendet. Beispiele hierfür sind die Machtphänomene in kommunistisch 
besetzten Gesellschaften und besonders natürlich die Erfahrungen mit modernen totalitären 
Systemen. Die Möglichkeiten, die mit dem Begriff der Zivilgesellschaft verknüpft sind, wenden sich 
gegen die negativen Erfahrungen der Moderne und betonen die positive Macht demokratischer 
Bewegungen oder allgemeiner von Freiheitsbewegungen, die international betrachtet von höchster 
Aktualität sind. Nun geht es dabei aber keineswegs alleine um die Behebung eines Defizits oder gar um 
das Abtragen einer historischen Schuld, sondern um die schwierige Frage, wie sich in modernen 
Gesellschaften bürgerschaftliches Engagement und demokratische Institutionen wechselseitig 

beflügeln können.7 Eine Theorie der Zivilgesellschaft, die sich für demokratische Bewegungen und 

gegen die Dominanz von Machtverhältnissen ausspricht, könnte insofern als Theorie der Freiheit der 
Moderne verstanden werden. Sie beruht freilich auf einer Konzeption, die idealistisch scheint, da die 
folgenden Bedingungen erfüllt sein müssen, damit das Ideal auch nur annähernd der politischen und 
sozialen Wirklichkeit entspricht. 
 
Die Theorie der Zivilgesellschaft beruht auf 

- einem stabilen Kooperationsgefüge, 
- gemeinsam akzeptierten Regeln der Konfliktaustragung,  
- der Anerkennung staatlicher und juridischer Kompetenzen sowie 
- wechselseitigem Respekt und der Rücksichtnahme auf kulturelle Differenzen.8 

Eine solche Konzeption steht offensichtlich in Kontrast zu anderen Idealtypen der Gesellschaft. Im 
Kontext der Interaktionen des Marktes treffen Individuen als Wirtschaftssubjekte aufeinander, die ggf. 
Waren tauschen und in den meisten Fällen ihre Interessen und ihren Nutzen optimieren.  
 
Zu den Regeln der marktförmigen Interaktion zählen Knappheitsbedingungen, Angebot und 
Nachfrage. Zwar sind auch hier Regeln zu akzeptieren, aber die Macht der wirtschaftlichen Interessen 
ist bekanntlich nicht zu unterschätzen. 
 
Eine andere idealtypische Interaktion besteht auf einem älteren Herrschaftsverhältnis: der militärisch-
obrigkeitlichen Interaktion. Diese Form der Interaktion ist in „unserer“ Gesellschaft an den Rand 
gerückt und nur in speziellen Kontexten relevant. Militante Strukturen findet man in hierarchischen 
Systemen wie dem Militär und in der traditionellen Kameralistik des Öffentlichen Dienstes. Dort 
werden noch Befehl und Gehorsam, Strukturen von oben und unten, organisatorische Spitze und 
untergeordnete Basis ausgeprägt.  
 
Wie bereits erwähnt, steht das Ideal der Zivilgesellschaft zu diesen Interaktionsformen in schroffen 
Gegensatz. Denn hier geht es weder um die gewissenhafte Umsetzung von hierarchischen Weisungen, 
noch um die Optimierung individueller Interessen, sondern um die Kooperation von Bürgerinnen und 

                                                 
6Buschmeier, 1995, S. 33ff. 
7vgl. Nida-Rümelin, 2008 
8vgl. ebd., S. 224f. 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 13                     Studienheft Nr. 665 

Bürgern, die kollektive Güter bereitstellen, die der Markt alleine nicht zur Verfügung stellt und die der 
Staat auch nicht in Alleinverantwortung trägt. Diese Form der Interaktion ist also sowohl dem Markt 
als auch der militärischen Organisation fremd. 
Wie auch immer man nun der Ausprägung zivilgesellschaftlicher Werte gegenübersteht – eine allzu 
pauschale Kontrastierung führt hier in die Irre. 
 
Denn es ist offensichtlich so, dass beide Typen der Interaktion – die Strukturen und Quellen der Macht 
sowie die Kooperation gesellschaftlicher Gruppen – in der Gesellschaft anzutreffen sind. Beide Formen 
stehen nicht in einem ausschließlichen, sondern vermischten Verhältnis (vgl. Abb. 2). 
 
Für die Profession der Sozialen Arbeit ist diese Vermischung von großer Bedeutung. Denn es gilt zu 
beachten, dass die Prozesse der Macht einerseits in weiten Handlungsbereichen so stark sind, dass 
einfache Umsetzungen und Interventionen leicht ins Leere treffen können. Zum anderen ist aber der 
Bereich des zivilen Engagements nicht zu unterschätzen und dies betrifft sowohl die gesellschaftlichen 
Möglichkeiten der Subjekte als auch die spezifische Zusammenarbeit. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
(Abb. 2: Kooperative und machtförmige Interaktionen, Quelle: Eigene Darstellung) 

 
 
2.2 Macht und Organisationsentwicklung 
 
Die Kategorie der Macht ist vielschichtig und gerade für die Reflexion Sozialer Arbeit unverzichtbar. 
Macht bildet sich, wie erwähnt, in totalen Institutionen aus und wird zur Bedrohung – aber sie hat auch 
eine positive Bedeutung. Das zeigt sich insbesondere, wenn wir moderne Organisationen im Verhältnis 
zur Macht näher betrachten. Auch wenn wir heute keine Institution finden, die vollkommen frei von 
Macht und Gewalt ist, so lassen sich doch Errungenschaften und Fortschritte aufweisen, die die 
gegenwärtige Epoche in ein Verhältnis zu vergangenen Epochen setzt. Entwickelte Organisationen 
haben die Macht im positiven Sinn institutionalisiert – und „wir“ in der Moderne profitieren von dieser 
Entwicklung. 
Man kann so weit gehen, hier einen wichtigen Aspekt der beruflichen Identifikation der Sozialen Arbeit 
zu identifizieren; denn soziale Berufe benötigen ein Bewusstsein der Ursprünge und Innovationen, der 
Irrwege und der Entwicklungen sozialer Einrichtungen. Berufliche Identität hat somit mit gewachsenen 
geschichtlichen Konzepten zu tun. 
 
Speziell im Blick auf die Entwicklungsgeschichte der Institutionen wird das Spannungsverhältnis des 
Einzelnen zur Organisation im Ganzen deutlich. Bekanntlich wurden verschiedene Menschengruppen 
in bestimmten Einrichtungen Opfer von Gewalt und Repressionen, sie wurden in 
Abhängigkeitsverhältnisse gezwungen oder zum Objekt einer großen Maschine9 Die Aufklärung über 
diese Vergangenheit trägt dazu bei, Kritikfähigkeit gegenüber Institutionen zu erwerben. Und auf lange 
Sicht fördert sie u. U. die Verantwortungsübernahme für Menschen in spezifischen Organisationen. 

                                                 
9 vgl. Goffmann, 1973 

Zivilgesellschaft: 

Kooperation, 

bürgerschaftliches 

Engagement, 

Minimalkonsens 

Machtförmige Interaktion: 

Markt unter 

Knappheitsbedingungen; 

militärische 

Herrschaftsstrukturen 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 14                     Studienheft Nr. 665 

Dabei geht es weniger um die unmittelbare Umsetzung von ethischen Prinzipien, sondern eher um die 
Bewältigung von Problemwahrnehmungen, die sich in jedem geschichtlichen Kontext neu und anders 
stellen. 
 

Insofern stehen im Zusammenhang mit Macht und Organisation nicht allein ein Bewusstseinswandel 
oder Mentalitäten im Fokus, sondern zugleich Entwicklungslinien, die den Wandel von 
Organisationsformen belegen. In einer evolutionären Perspektive rückt damit die Perspektive 
humaner Organisationen in den Blick, die sich von den frühesten Anfängen der Menschheitsgeschichte 
bis zu modernen Erscheinungsformen weiterentwickelt haben. In der Organisationsforschung treffen 
wir dabei auf Untersuchungen, die gewissermaßen den Adlerblick aus der Höhe pflegen und in einem 
weiten Bogen der Menschheitsgeschichte Organisationsformen in verschiedenen Stufen erkennen.10 
Solche entwicklungsgeschichtlichen Konzepte unterscheiden Stufenmodelle in Organisationen, die 
sich parallel zu Bewusstseinsformen und sozialen Systemen entstanden sind. Am Ende bzw. in der 
Gegenwart dieses langen Prozesses erkennen wir weit fortgeschrittene, spezialisierte und funktional 
perfektionierte Organisationen. Die stufenweisen Transformationen haben demnach, wenn wir 
diesem Gedanken folgen, ein idealtypisches Bild von Organisationen hervorgebracht mit bestimmten 
Werten und Leitprinzipien. 

  
Frederic Laloux, der einen interessanten Entwurf zu dem Thema der Organisationsentwicklung 
vorgelegt hat, betont, dass es in eben jenen Epochen oder Zeitstufen zu Transformationen kam, die 
mit dem Erwerb von neuen Bewusstseinsstufen einhergingen. Sehr vereinfacht gesprochen wuchs die 
Menschheit im Maße, wie ihre Organisationen klüger wurden: „Mit jeder neuen Stufe des 
menschlichen Bewusstseins ging auch ein Durchbruch in unserer Fähigkeit zur Zusammenarbeit einher, 
was zu einem neuen Organisationsmodell führte.“11 

 
Man muss nicht unbedingt der optimistischen Grundstimmung folgen, die in der gegenwärtigen 
Entwicklungsstufe den vermeintlichen Höhepunkt erkennt, aber die grundlegenden Unterscheidungen 
des Autors sind bedenkenswert. Denn in einem weiten Bogen könnte man Leitgesichtspunkte in der 
Entwicklung von Organisationen zugrunde legen, die sich schrittweise von Macht und Autorität 
loslösen.  
In den ersten Organisationen wurden Konstellationen im Medium der Macht ausgebildet, während es 
in den traditionellen Organisationen um Stabilität und Planungsfähigkeit ging. In modernen 
leistungsorientierten Organisationen wird dieser Horizont überschritten, weil nun Maßstäbe der 
Funktionalität ins Spiel kommen. Dieses Prinzip gilt bis heute und es lassen sich viele Beispiele einer 
entsprechenden Erwartungshaltung vorstellen.  
 
Moderne Organisationen bestehen natürlich nach wie vor aus Hierarchien und Ordnungsstrukturen. 
Anweisungen und Kontrollmechanismen verlangen die Unterordnung der einzelnen Mitglieder; aber 
alleine mit Befehl und Kontrolle ist die Logik moderner Organisation unzureichend beschrieben. Es 
beginnt damit, dass auch in modernen Wirtschaftsunternehmen die gängige Leistungsorientierung 
zumindest erweitert wird. Organisationen werden nicht mehr als Maschinen betrachtet, sondern als 
komplexe Einheiten, die Kommunikations- und Kooperationsvorgängen unterliegen.  
 
Diese moderne oder postmoderne Weltsicht verlässt mit anderen Worten das Gehäuse der Moderne, 
welche sich auf Erfolg und Scheitern reduziert. Sie versucht, alternative Werte auch in modernen 
leistungsorientierten Gesellschaften zu entwickeln: pluralistische Werte, Fairness, 
Gemeinschaftlichkeit und Kooperation. Es ist leicht einsichtig, dass auf Dauer jede moderne 
Organisation ohne diese erweiterte Sicht nicht bestehen kann. Die Methoden, die entsprechend 
Beachtung finden, ähneln in gewisser Hinsicht dem Vokabular der Sozialen Arbeit: Es geht um 

                                                 
10 Laloux 2014 
11 Laloux 2014, S. 13 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 15                     Studienheft Nr. 665 

Empowerment und Mitbestimmungsideen, Dezentralisierung und eine Kultur der Wertschätzung. In 
Frage steht indes, inwieweit sich diese neuen Orientierungen faktisch durchsetzen oder ob sie in einer 
oberflächlichen Selbstbeschreibung verbleiben. 

 

 

2.3 Subjektivität und Geschichte 
 
„Kann ich sagen, dass ich jene Arbeit bin, die ich mit meinen Händen ausführe, aber die mir nicht nur 
entgeht, wenn ich sie beendet habe, sondern sogar, bevor ich sie angefangen habe? Kann ich sagen, 
dass ich jenes Leben bin, dass ich in der Tiefe meiner Selbst spüre, das mich aber gleichzeitig durch die 
furchtbare Zeit, die es mit sich schleppt und die mich einen Augenblick lang auf ihrem Kamm reiten 
lässt, aber auch durch die drohende Zeit, die mir meinen Tod vorschreibt, einhüllt? Ich kann sagen, 

dass ich das bin und dass ich das alles nicht bin.“12 

 
Dieses Zitat des ebenso berühmten wie irritierenden französischen Philosophen Michel Foucault steht 
am Anfang des folgenden Kapitels, weil es einen bemerkenswerten Zweifel zum Ausdruck bringt. Das 
Alltagsbewusstsein legt es nahe, den Begriff der Subjektivität vorbehaltlos, selbstsicher und ohne 
weitere Komplikation zugrunde zu legen. „Subjekte“ sind in unserem alltäglichen Verständnis 
Personen, die eine sichtbare Einheit bilden, eine eigenständige Vergangenheit besitzen, über ihre 
inneren Zustände Bescheid wissen und als autonome Wesen zu betrachten sind.  
 
Zwar sind „Umstände“ und Zufälle in menschliches Verhalten einzubeziehen, aber der Begriff des 
Subjekts als autonome Ganzheit wird, so könnten wir spekulieren, meist vorausgesetzt. 
 
Die Einführung in die sozialphilosophischen Grundlagen des Begriffs der Subjektivität muss sich 
allerdings von diesem Alltagsverständnis ein wenig distanzieren. Das Zitat Foucaults bringt demgemäß 
einen exemplarischen Zweifel an der Wirkungsmacht des Subjekts auf den Punkt. Wer wir sind und in 
welchem Maße wir Autonomie, Freiheit, Ganzheit und Ordnung zugrunde legen können, ist in 
philosophischer Sicht höchst diskutabel. 
 
Subjektivität ist eine Kategorie, die sich in historischen Zeiten als höchst wandelbar erweist. Legt man 
einen weiten, menschheitsgeschichtlich umfassenden Zeitraum zugrunde, lassen sich höchst 
unterschiedliche Interpretationen dieses Begriffs beschreiben. Etwas flapsig formuliert, war der 
Mensch zu Beginn seiner Entwicklung in einem embryonalen Stadium begriffen, also weitgehend 
abhängig. Er richtete sich über die Zeiten in Strukturen der Sinnstiftung ein, die diese Hilflosigkeit 
kaschierten. Das autonome Subjekt, das möglicherweise im Zeitalter der Aufklärung „entdeckt“ und 
auf einen Thron erhoben wurde, hatte aber keine lange Halbwertszeit. Es wurde in der Moderne als 
Illusion entlarvt. Wir sind nicht Herr (oder Frau) im eigenen Haus, so lautet ein bekannter Satz 
moderner Philosophie. 
 
Um nun dieses Hin und Her der Geistesgeschichte aufzuschlüsseln, soll im Folgenden eine „Tour de 
Force“ von Subjektvorstellungen im Laufe der Zeit in Angriff genommen werden.  
 
 

2.3.1 Bildung der ersten „Kultur“  
 
Wie unterscheidet sich das Weltbild der Moderne von einem Weltbild des Menschen, der in 
vorgeschichtlichen und antiken Zeiten lebte? Die Frage ist von daher schwierig zu beantworten, weil 
wir im Grunde nichts direkt über die Bewusstseinsvorstellungen der Vergangenheit aussagen können, 

                                                 
12 Foucault, 1978, S. 391 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 16                     Studienheft Nr. 665 

da die Wissenschaft gezwungen ist, Rückschlüsse aus Quellen, Relikten und Texten zu ziehen. Auch 
wenn vieles der Spekulation überlassen bleibt, so lassen sich doch einige Aussagen über das archaische 
Denken und die Welt der Mythen treffen. 
 
Ob sich das Erwachen des menschlichen Bewusstseins und menschlicher Kultur an einem Punkt 
zurückdatieren lässt, erscheint mehr als fraglich. Das Bewusstsein des Menschen ist nicht an einem 
Punkt der Weltgeschichte „vorhanden“, es lässt sich in seinen Uranfängen nicht erfassen. Gleichwohl 
gibt es einen spannenden Prozess zu verfolgen, bei dem sich die Spuren eines solchen Erwachens mit 
dem Auftreten der ersten Menschen verbanden. Impulse zur Entwicklung eines Bewusstseins sind 
vielfältig, sie liegen etwa in Umweltbedingungen und Klimaverschärfungen, in Ernährungsweisen und 
den Erfordernissen und Zwängen der Jagd. Sie liegen nicht zuletzt in der sozialen Dimension, als es 
darum ging, Nahrung nicht nur zu verschaffen, sondern sie zu teilen und auf Dauer anzulegen. Der 
Entwicklungsprozess, der sich auf geistige Entwicklung und die ersten kulturellen Reaktionsweisen 
erstreckte, umfasst hirnphysiologische Anpassungen, Perfektionierung der kinetischen und 
motorischen Eigenschaften, Spezialisierung der Techniken sowie eine fortschreitende Zunahme der 
Fingerfertigkeit – schließlich aber auch Formierung einer Kultur und Festigung einer Gemeinschaft. 
 
An zwei besonderen Momenten können wir die Spuren dieser Bewusstwerdung nachlesen: in der 
Jagd und im Umgang mit dem Tod.  
 
Der frühe Mensch beginnt, sich von dem Tier dahingehend zu distanzieren, indem er sich von der 
Einheit von fressendem und gefressenem Tier abhebt. Das Tier, das ein anderes frisst, kann sich diesem 
nicht entgegensetzen, ihm fehlt das hierfür benötigte Bewusstsein. Zwischen gefressenem und 
fressendem Tier besteht kein Verhältnis der Unterordnung, auch wenn es Jäger und Gejagte, einen 
Anfang und Ende einer Nahrungskette gibt.  
 
Für den frühen Menschen aber gilt, dass er das getötete Tier aus seiner Welt (der Immanenz) 
herauslösen kann, er diesem eine zeitliche Existenz zuordnet, die seine Dauer und seine Würde 
greifbar werden lassen. Tiere leben in der Welt, wie George Bataille schreibt, wie das Wasser im 
Wasser, in absoluter Immanenz, ohne Möglichkeiten, sich selbst zu sehen.13 
 
Mit anderen Worten: In der Jagd, im Vorgang des Tötens einer anderen Kreatur erfährt der Mensch 
seine Gewaltfähigkeit, aber er erfährt auch sich selbst. Denn der Gedanke, dass Tiere nicht einfach nur 
gejagt und verzehrt, sondern in kultischen Handlungen als Opfer betrachtet werden, sagt einiges über 
das Bewusstsein der vorgeschichtlichen Welt aus. Die Tötung von Tieren steht möglicherweise am 
Anfang einer kulturellen Geschichte, in der die Frage nach der Vernichtung des Lebens und seiner 
Herkunft gestellt wird.  
 
Der frühe Mensch distanziert sich ein Stück weit von einem Leben in der Immanenz, wenn er das 
getötete Tier als etwas Verwandtes betrachtet, indem er „erkennt“, dass Leben im Tiere im gleichen 
Maße wie im Menschen steckt und dass die Tötung insofern mehr ist als bloßes Verzehren. Der Mensch 
tötet etwas, „das auch in ihm ist“14 und schon in dieser Unterscheidung ist so etwas wie ein kultureller 
Sprung zu vermuten. Auf diesem Weg, mit dem Blick in die frühesten Formen „kultureller“ Praktiken 
in der frühen Menschheitsgeschichte erhalten wir einen ersten Eindruck davon, in welchen Umständen 
sich die Menschen begegneten, ohne hier schon den modernen Begriff der Subjektivität zu 
unterstellen. 
 
 

2.3.2 Grundfragen der philosophischen Anthropologie 

                                                 
13 vgl. Bataille, 1997, S. 19ff. 
14 Girard, 1987, S. 9 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 17                     Studienheft Nr. 665 

 
Diese Überlegungen lenken hinüber zur sozialphilosophischen Grundfrage: Was ist der Mensch? Der 
Mensch ist selbstredend immer zugleich Subjekt und Objekt seiner Weltbeziehung. Er tritt in Kontakt 
zu anderen und wird von anderen angesprochen. Er ist Subjekt einer Handlung, darin Schöpfer, Lenker 
oder Zerstörer und er erfährt sich als Objekt, als jemand, der einen Platz in einem größeren 
Zusammenhang einnimmt und dorthin immer schon verwiesen ist. Die Welt wird als zu gestaltende 
erfahren oder sie tritt uns in anonymer Distanz gegenüber.  
 
Es ist indes schwer zu begründen, von welchem Standort aus die Sache mit dem Menschen in Angriff 
genommen werden will. Dass in allen Epochen über das Wesen des Menschen, seine Freiheiten und 
seine Zwänge nachgedacht wurde, ist bekannt. Anthropologische Forschungen eröffnen ein weit 
gestecktes Feld von Biologie und Evolutionstheorie, Politischer Theorie und Philosophie, ein Feld, das 
für die vorliegenden Reflexionen unüberschaubar bleibt. Der Mensch an sich – er ist offensichtlich ein 
unbestimmtes, weltoffenes Wesen, ein nicht festgestelltes Tier (Nietzsche), aber doch auch etwas 
anderes als ein unbeschriebenes Blatt. Nicht, was seine vermeintlichen Qualitäten ausmachen, ist zu 
zeigen, sondern was ihn im Wortsinn angeht und affiziert, was ihn beflügelt und antreibt und ihn zu 
einem kulturermöglichenden Wesen macht – dies ließe sich als Leitgesichtspunkt des Folgenden 
benennen. 
Der Mensch setzt sich bekanntlich nicht einfach nur aus einzelnen Teilen zusammen, die sein 
Funktionieren garantieren. Die Behauptung der Unteilbarkeit, die man dem Einzelwesen Mensch oft 
und gerne zuspricht, beinhaltet auch eine Offenheit bezüglich möglicher Bestimmungen. Diese 
umfassen das Streben nach Transzendenz, die schöpferische Kraft der Kultur, den Willen zur 
politischen Gemeinschaft und das Streben nach Glück. 
Wir befinden uns immer schon im Kontext der anthropologischen Grundsituation: Der Mensch als 
nackte Existenz, als kulturschaffendes Wesen, fähig zu Gewalt, Herrschaft, Macht und Liebe, ein 
Wesen, das Schmerz, Leiden und Sinn wie wenige andere Wesen empfindet. So sind es die einfachen 
Fragen, mit denen wir den Gang der Argumentation beschreiten können. 
 
Gängige anthropologische Ansätze heben, wenn die Frage nach dem Spezifischen des Menschen 
gestellt wird, den Vergleich zur Tierwelt hervor. Instinktarmut und Verletzlichkeit machen den 
Menschen zu einem mangelhaften Wesen; seine Unterlegenheit im Tierreich gleicht er jedoch mit 
Anpassungsfähigkeit, Planungsvermögen oder Weitsicht aus. Damit ließe sich ein roter Faden der 
Anthropologie bilden, der auf das besondere Vermögen des Menschen gegenüber allen anderen 
Lebensformen abzielte. Der Mensch erhebt sich gleichsam über die Natur, ihm käme somit eine 
besondere Stellung im Kosmos zu.  
Max Scheler erkannte in der Psyche des Menschen einen Aufbau von Schichten, die das Leben bzw. 
die organische Natur repräsentierten: Gefühlsdrang, Instinkt, assoziatives Gedächtnis und praktische 
Intelligenz.15 Handelte es sich hierbei offensichtlich um den Stufenbau allen Lebens, so erkannte 
Scheler in der Existenz des Menschen aber ein andersartiges Prinzip: Erst durch seine Geistesmacht ist 
der Mensch der Natur gegenüber völlig enthoben. Die natürliche, triebgebundene Natur kennzeichnet 
menschliches Leben demnach im gleichen Maße wie das Vermögen der individuierten, geistigen 
Personalität.  
Daran lässt sich zunächst nichts Überraschendes finden; freilich wurden diese Sätze in einer Zeit 
publiziert, in der der Mensch angesichts einer katastrophalen Lebenssituation auf eine 
Selbstvergewisserung verwiesen war. Die Disziplin der philosophischen Anthropologie, die als Kind der 
Neuzeit die klassische Philosophie in vielen Fragen beerbt hatte, stellte den Menschen in seiner 
Sonderstellung heraus, nicht als Triumph wie in Zeiten der Aufklärung, sondern mit existentialistischer 
Note. Bereits die antiken Denker hatten die Defizite und Mängel des Menschen im Vergleich zur 
Tierwelt herausgehoben, das Potenzial des menschlichen Geistes bedurfte nun aber einer besonderen 
Aufmerksamkeit. Denn eindringlich hatte das Jahrhundert bereits zu diesem Zeitpunkt unter Beweis 

                                                 
15 vgl. Scheler, 2016 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 18                     Studienheft Nr. 665 

gestellt, dass der Mensch ebenso mit praktischer Intelligenz ausgestattet war, wie er zu abgründigsten 
Taten fähig war. Die Kriterien, die man auf der Suche nach dem Menschen heranziehen wollte, wurden 
durch diese Einsicht überschattet. Der Mensch benötigte, anders formuliert, eine positive 
Rückversicherung seiner Selbst und seiner Stellung im Ganzen. Die Erschütterungen im Zeitalter des 
Verrats waren gravierend, aber die grundsätzlichen Fragen, die hier gestellt wurden, sind weiterhin 
gültig. 
 
 

2.3.3 Autonomie und Subjektivität 
 
Um nun zu begreifen, wie Subjektivität als selbstverständlicher Begriff entstehen konnte, ist ein 
weiterer Begriff hinzuzuziehen.  
So ist der Begriff der Autonomie mit Subjektivität eng verbunden. Der Zusammenhang ist leicht 
einsichtig. Wenn wir von Personen und Subjekten sprechen, unterstellen wir unbewusst und zu einem 
gewissen Grade eine ganzheitliche Vorstellung.  
 
Autonomie – der Begriff stammt aus dem Griechischen, seine Wortbestandteile „autós“ und 
„nómos“ bezeichnen das „Selbst“ sowie ein „Gesetz“.  
 
Autonomie ist allerdings zunächst als sozialer Begriff verstanden worden, denn er bezeichnete das 
Recht von Gemeinwesen, nach eigenem Recht zu leben. In den sogenannten „Poleis“, den frühen 
griechischen Stadtstaaten, entstand eine eigene politische Sphäre, in der solche Gedanken formuliert 
werden konnten. 
 
Im Zeitraum vom 8. zum 6. vorchristlichen Jahrhundert bildete sich eine Form der Staatlichkeit heraus, 
die Theorie und Politik bis heute beschäftigen; im Prozess des Nachdenkens über die richtige Form der 
Gemeinschaft wurden die Begriffe des „nómos“, also des Gesetzes, und der Autonomie intensiv 
diskutiert.  
 
Der engere politische Begriff der Autonomie begegnet uns ungefähr seit 450 v. Chr. in zwei 
verschiedenen Kontexten. Er bezieht sich zum einen auf die Forderung von Gemeinwesen, die sich in 
ihrer Eigenständigkeit bedroht fühlten, er war aber auch gleichzeitig Gegenstand von Verhandlungen 
in außenpolitischen Konflikten. Die Unabhängigkeitsbestrebungen gegen die Großmächte der Zeit, 
denken wir etwa an Sparta, Athen und Rom, zielten auf Eigenständigkeit innerhalb eines größeren 
politischen und militärischen Machtbereichs. Die Vergleiche zur Gegenwart sind also keineswegs weit 
hergeholt. 
 
Autonomie wurde somit zum festen Bestandteil des diplomatischen Verkehrs, aber der Begriff hat 
eben auch das moderne Subjektivitätsverständnis geprägt, wenn es etwa um konkrete Interessen 
eigenständiger Partner oder um Begriffe wie Selbständigkeit, Handlungsfreiheit, Unabhängigkeit usw. 
ging. 
 
Die Überleitung zu dem Phänomen, das wir heute mit dem Begriff Autonomie verbinden, fällt nun nicht 
ganz leicht. Denn man muss einige Jahrhunderte und einige Epochen überspringen, um das 
neuzeitliche Subjekt als solches zu erfassen.  
 
„Individuum est ineffabile“ – dieser lateinische Spruch bezieht sich auf die Unteilbarkeit und 
Unhintergehbarkeit des Individuums. 
 
Der Unterschied zu vormodernen Zeiten ist in einem Punkt hervorzuheben: Solange Handlungen, 
Erkenntnisse, Bestimmungen der Menschen in Abhängigkeit von Gott betrachtet wurden, waren 
subjektive Perspektiven immer schon eingeschränkt. Das heißt, Subjektivität als Erkenntnis und als 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 19                     Studienheft Nr. 665 

Anspruch konnte sich erst dann voll entfalten, als der Mensch sich gleichsam vom religiösen Glauben 
und von der Allmacht Gottes schrittweise entfernte. Diese emanzipatorischen Bestrebungen begannen 
bekanntlich im Zeitalter der Reformation bzw. im Zeitalter der Glaubenskämpfe. Sie umfassten also 
einen Zeitraum (mindestens) vom 16. bis zum 18 Jahrhundert. 
 
Einige Leitsätze zum Begriff der Subjektivität: 
 

- Das Individuum wird zu der ersten Instanz, von der Wahrheit, moralische Richtigkeit und 
soziale Herrschaft abhängig sind. 

- Das, was allgemein für alle gelten soll, ist von subjektiven Einsichten abhängig. 
- Das Individuum bestimmt seine Wirklichkeit und seine Verbindlichkeiten selbst. 
- An die Stelle der Gottesvorstellung, die alles Wirkliche und Objektive bestimmt, rückt die 

radikale Freiheit des Individuums. 
- Erst jetzt können die heute gängigen Beziehungen zwischen Subjekten und Objekten 

entstehen. 

Diese Sätze fassen gewissermaßen das zusammen, was wir im Allgemeinen als Produkt und Ergebnis 
des Aufklärungsprozesses verstehen. Die Denker jener Zeit (zu nennen sind hier unter anderem J. J. 
Rousseau, J. Locke, I. Kant) hatten in radikaler Weise ein neues Feld abgesteckt. 
 
Das freie, ungebundene Subjekt wird zu einer praktischen Instanz: Es urteilt selbständig, es überlässt 
es weder der Kirche noch Gott, die Dinge zu regeln. Vermutlich noch bedeutsamer ist der Schritt der 
moralischen Beurteilung. Der Mensch schreibt sich nun die Fähigkeit zu, die Gesetze der moralischen 
Welt selbst zu schreiben, auch hier wird er zu einer Instanz, die moralischen Handlungen Legitimität 
zuschreiben kann. 
 
In diesem Sinne erschließt sich das Wort Subjekt im eigentlichen Sinne – die politische, soziale und 
moralische Welt liegt dem selbstbemächtigten Menschen „zu Füßen“. Hier lässt sich insofern durchaus 
von einem Höhepunkt der Geistesgeschichte sprechen – mit dem „Prachtexemplar“ Mensch, das sich 
durch Wissen, Können, Selbstbewusstsein und Selbstkontrolle an die Spitze der natürlichen Welt stellt, 
das also den „Höhepunkt der Evolution“ markiert. 
 
Aber: Das Selbstverständnis des sich selbst bestimmenden, freien Individuums hat auch seine 
Schattenseiten, die auch den zeitgenössischen Denkern nicht lange verborgen blieben. Zwar kann man 
den einzelnen Menschen als Einspruchsgrund gegen höherwertige Instanzen betrachten, also als ein 
„Subjekt“, das sich aus unterdrückenden Verhältnissen befreien kann. Aber wie weit kann diese 
Befreiung aus allen gesellschaftlichen Vorgaben gehen? 
 
Diese Frage ist eine klassisch-didaktische, die man in der Schule, in Kolloquien oder Seminaren 
vertiefen kann: Wie weit geht die Freiheit des Individuums? 
 
Es ist sicherlich nicht schwer aufzuweisen, dass die Perspektive einer radikal verstandenen 
individuellen Freiheit nie ganz ohne Einschränkung gelingen kann. Freiheit und Zwang, Freiheit und 
Gewaltsamkeit, Freiheit und Willkür sind keine nur entgegengesetzten Pole, sondern sie umschreiben 
ein Spannungsverhältnis. Folgende Sätze fassen dieses Spannungsfeld zusammen: 
 

- Auch die Freisetzung aus mittelalterlichen Feudalstrukturen brachte historisch gesehen neue 
Abhängigkeitsverhältnisse, etwa der Industrialisierung und der Lohnarbeit, mit sich. 

- Die Auflösung sozialer Hierarchien, von Ständeordnungen, Traditionen, Glauben usw. 
bewirkte nicht vollkommene Freiheit, sondern zunächst einmal einen Verlust, den es zu 
kompensieren galt. 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 20                     Studienheft Nr. 665 

- Der Begriff der subjektiven Autonomie erscheint illusionär, weil er im Grunde auf das 
Wechselverhältnis von Selbstdisziplinierung und Fremddisziplinierung anspielt – relative 
Autonomie wäre insofern passender. 

- Eine Welt vollkommener Harmonie, die ohne Zwang und Gewaltverhältnisse funktioniert, 
ist eine Illusion. Keine Gesellschaft funktioniert vollkommen ohne Zwangsverhältnisse. 

 
Eine intensivere Diskussion dieser Problematik zwischen Freiheit und Zwang kann hier nicht erfolgen, 
weil sie den Rahmen sprengen würde. Aber es ist sinnvoll, drei ganz unterschiedliche Ansätze zu 
diskutieren, die jeder für sich eine Perspektive des Subjektivitätsbegriffs eröffnet.  
 
Drei Einsatzstellen sollen im Folgenden beschrieben werden: der Freiheitsbegriff von Rousseau, hier 
geht es um das Merkmal der Authentizität; die aktuellere Theorie der Subjektivität von Charles Taylor 
und schließlich eine skeptischere Variante der modernen Phänomenologie. Jede dieser Perspektiven 
wirft also einen anderen Blick auf das, was wir vorbehaltlos unter einem Subjekt verstehen. 
 
 

2.3.4 Freiheit und Authentizität bei Rousseau 
 
Um die Position von Jean Jaques Rousseau im Hinblick auf die Kategorie des Subjekts zu verstehen, 
genügt es zunächst, sich selbst eine kritische Frage zu stellen: 
 
Wie hoch würden Sie den Stellenwert der individuellen Selbstverwirklichung in der modernen 
Gesellschaft veranschlagen? Ist er, anders formuliert, verzichtbar oder eher grundlegend für eine 
befriedigende Entwicklung? 
 
Die Antworten lassen sich – auch ohne hierfür tiefschürfende empirische Forschung zu betreiben – ein 
Stück weit vorwegnehmen. Selbstverwirklichung ist ein gesellschaftlich hoher Wert, weil er eine 
Option und ein Selbstverständnis spiegelt, ohne die die moderne Gesellschaft vielleicht nicht die 
gleiche wäre. Ohne Authentizität, Freiheit, Selbstbestimmung und Selbstbehauptung ist individuelle 
Verwirklichung schwer vorstellbar. 
 
Es sind eben jene Begriffe, die auch Rousseau – freilich in einem ganz anders gelagerten 
gesellschaftlichen Klima – beschäftigten. Vor allem setzte er sich mit der Option der Authentizität 
auseinander: dass man derjenige wird, der man sein will und dies konsequent ohne Rückgriff auf 
vorgegebene Strukturen und Normen. Diese Fragen mündeten bei Rousseau in einer berühmten 

Gesellschafts- und Vernunftkritik.16 

 
 
 
Zu dieser Gesellschaftskritik zählten folgende Aspekte: 
 
Inhaltliche Vernunftansprüche, die von einem identischen Individuum erhoben werden, dürfen nicht 
mit der Absicht vorgebracht werden, soziale Vorteile zu erringen. 
 
Unverstellte Authentizität bedeutet, dass die Menschen im Denken und Handeln hinter dem stehen, 
was sie vernünftig behaupten. 
 

                                                 
16 vgl. Rousseau, 1963; Rousseau, 1981  

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 21                     Studienheft Nr. 665 

Dazu ist es freilich notwendig, insbesondere Kinder und Heranwachsende vor den schädlichen 
Einflüssen der Gesellschaft zu schützen, sie in einen Zustand zu versetzen, in dem ihre Entwicklung vor 
den verdorbenen Einflüssen, vor Eitelkeit und Nutzengesichtspunkten bewahrt wird. 
 
Wie sich schnell erkennen lässt, ist diese Subjektkonzeption eine quasi idealistische. Sie beruht auf 
dem Glauben, dass sich im konkreten Individuum in seiner Unverwechselbarkeit, Einmaligkeit, 
Originalität etwas Wirkliches verbirgt, das es zu bewahren und pädagogisch zu fördern gilt. 
 
Ein romantischer Kern steckt also in dieser Überzeugung, denn hier wird gewissermaßen eine 
verführerische Polarität geschaffen. Auf der einen Seite steht die verdorbene Gesellschaft mitsamt 
ihren sozialen Verlockungen und falschen Imperativen. Hier stehen Nutzenorientierungen und 
instrumentelle Verhältnisse, die es im Naturzustand gar nicht gibt. Eine solche Kritik der Gesellschaft 
ist, wenn man ehrlich ist, hoch aktuell, wenn wir uns also die Bedingungen kapitalistisch verfasster 
Gesellschaften vor Augen halten mit ihren Versprechungen der Warenwelt oder den sozialen Effekten 
des medialen Konsums. 
 
Auf der anderen Seite dieser Unterscheidung steht das einzelne Individuum vor seiner 
gesellschaftlichen Einbindung und vor Inanspruchnahme durch soziale Beziehungen. 
Hier steht also ein unbeschriebenes Blatt, idealerweise ein naives und unschuldiges Kind, das auf die 
Stimme und das Gewissen in seinem Inneren hören muss, um die Vernunft walten zu lassen.  
 
Diese Sicht ist sicherlich stark verkürzt und zugespitzt – aber sie umschreibt den wesentlichen Punkt 
des Subjekt- und Freiheitsverständnisses. In einem mit sich selbst identischen, unverzerrten Subjekt 
stecken Aufrichtigkeit und Vernunft, stecken menschliche Möglichkeiten jenseits instrumenteller 
Beziehungen. 
 
Will man sich als Pädagoge also die Lehre Rousseaus einmal kritisch vornehmen, empfiehlt es sich, an 
die eigenen Erfahrungen mit Kindern und Jugendlichen zu erinnern. Auch wenn wir nie einen 
vollkommenen Naturzustand herstellen können, gibt es nicht Erfahrungen, die Rousseau in gewisser 
Weise bestätigen?  
 
Und ist das weite Feld der Erlebnispädagogik, das einen wichtigen Aspekt Sozialer Arbeit umfasst, nicht 
auch diesem Verständnis kindlicher Entwicklungsoffenheit geschuldet? 
 
 

2.3.5 Die philosophische Anthropologie von Charles Taylor 
 
Mit dem philosophischen Gebäude von Charles Taylor wird nun eine Alternative zu dem 
Freiheitsgedanken von Rousseau skizziert. Taylors Philosophie fragt nach den Quellen des Selbst. Das 
heißt, er fragt nach einem neuzeitlichen Selbstverständnis der Subjektivität, das über bestimmte 
Traditionen der Geistesgeschichte und der Sozialwissenschaften hinausgeht. 
 
Sein Thema ist also das Subjekt der Gegenwart, aber ihm geht es auch um die Folgen des neuzeitlichen 
Sinnverlusts. Sowohl die moderne Tendenz, einen grenzenlosen Individualismus zu entfalten, als auch 
die Tendenz des religiösen Bindungsverlusts führen Taylor zum spezifischen Problem moderner 

Identität.17 

 
Mehrere Punkte sind für ein Verständnis dieser Position zu klären: 
 

                                                 
17 vgl. Taylor, 1988, Taylor, 1994  

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 22                     Studienheft Nr. 665 

1. Taylor setzt sich von den empirischen Schranken des Behaviorismus ab.  
2. Er versucht, einen hermeneutischen Zugang zu den Subjekten der Moderne zu erreichen. 
3. Um moderne Subjektivität zu verstehen, sind soziale Bedeutsamkeiten, Sinnentwürfe und 

Wertsetzungen unverzichtbar. 
 
Zu Punkt 1: 
Behaviorismus meint im engeren Sinne eine Tradition der Psychologie und der Sozialwissenschaften, 
die den Menschen weitgehend im Zusammenhang von Umwelteinflüssen verortet.  
Zwar bestimmen diese Einflüsse von außen nicht vollkommen das menschliche Verhalten, aber die 
entscheidende Schnittstelle wird in Kausalzusammenhängen, Reizen und Reaktionen gesehen.  
Sogenannte Lerntheorien traten in der Geschichte der Psychologie als wichtige Gegenmodelle zu 
tiefendynamischen Ansätzen hervor.  
 
Sie vertraten den Anspruch, das von außen beobachtbare Verhalten, dessen empirische 
Überprüfbarkeit und Veränderbarkeit auf eine wesentliche Aussage zurückführen zu können – alles 

beobachtbare Verhalten sei das Ergebnis von Lernvorgängen und Reiz-Reaktionsmodellen.18 

 
Dieser Reduktion menschlichen Verhaltens auf Umwelteinflüsse tritt Taylor entgegen, indem er 
subjektive Handlungen aus einem naturalistischen Rahmen herauslöst. 
Für das Verständnis menschlichen Handelns benötigt man kein Reiz-Reaktions-Schema aus der Natur, 
sondern man müsste nach den inneren Zuständen, den Absichten, Wünschen und Neigungen des 
Subjekts fragen.  
 
Selbst das, was wir in der Umwelt als Reiz erkennen, ist von uns nicht mit einer kausalen Reaktion im 
Sinne eines Reflexes zu bewerten, sondern von der subjektiven Situationswahrnehmung im weitesten 
Sinne abhängig. 
 
Zu Punkt 2: 
Damit ist im Zusammenhang Taylors Verständnis durch einen hermeneutischen Bezug gekennzeichnet. 
Hermeneutik meint der literarischen Tradition entsprechend ein Textverständnis und dessen 
Interpretationen; im weiteren Sinne bedeutet Hermeneutik auch ein Sinnverstehen von sozialen und 
psychologischen Zusammenhängen.  
 
Hier ist zu betonen: Das soziale Handeln der Menschen ist ohne Bezugnahme auf das Selbstverständnis 
der handelnden Subjekte nicht zu verstehen. Die Erklärung von Handlungen benötigt eine langfristige 
und umfassende Bezugnahme auf den sozialen Horizont oder die subjektive Entwicklungsgeschichte. 
 
Hierzu ein Beispiel aus dem Nahbereich der Pädagogik: 
Wenn wir kindliches Verhalten verstehen wollen, genügt im Allgemeinen der Bezug auf kindliche 
Entwicklungsmodelle. Ein Fünfjähriger verhält sich demnach anders als ein Fünfzehnjähriger. Aber wie 
steht es mit kindlichen Störungen und Verhaltensabweichungen? Hier können unterschiedliche 
theoretische Ansätze herangezogen werden, aber unverzichtbar ist es doch, die kindliche Entwicklung 
hermeneutisch zu entziffern, also nach den genauen Umständen in der Sozialisation, der 
Familiengeschichte und der individuellen Entwicklung zu fragen. 
 
Zu Punkt 3: 
Die philosophische Anthropologie von Taylor ist ein Gegenentwurf zu mechanistischen Modellen. 
Taylor fragt auf besondere Weise, was den Menschen in einer Sinnperspektive ausmacht. Er kommt 

                                                 
18 vgl. Edelmann, 1994 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 23                     Studienheft Nr. 665 

zu dem Schluss, dass alle humanen Lebensvollzüge von einer Form der Selbstinterpretation abhängig 

sind.19 

 
Die menschliche Existenz ist in einen Horizont von Bedeutsamkeiten eingebettet. Jedes Individuum 
steht vor einer Wahl, es ist gezwungen, sich selbst als Entwurf zu begreifen. Damit erinnert Taylors 
Ansatz der Existenzphilosophie etwa an Sartre.  
 
Freilich geht es hier weniger um eine politisch-radikale Wahl, sondern um ein sinnvolles Gleichgewicht 
von Präferenzen, Wahlmöglichkeiten und Entwürfen des Selbst. Diese Wahl kann mit starken oder 
schwachen Wertungen einhergehen. 
 
Es ist also die Fähigkeit, zu den eigenen Wünschen und Bedürfnissen selbst Stellung zu nehmen, 
Selbstinterpretationen und Urteile über sich selbst vorzunehmen, die den Menschen und seine 
„Subjektivität“ charakterisieren.  
 
Auch wenn es nicht auf einer strikt bewussten Ebene stattfindet, so fragen Subjekte danach, welche 
Art von Leben sie führen möchten und wie sie sich selbst in einen Rahmen von übergreifenden 
Wertsetzungen einfügen können. 
 
Zugegeben: Diese sozialphilosophische Theorie erscheint idealistisch. Näher an einer gängigen 
Interpretation menschlichen Verhaltens wäre ja eine Sichtweise, die sich auf Güterabwägungen, 
instrumentelle Verhältnisse und Vorteilsnahmen konzentriert. Daher soll die Position Taylors noch 
einmal in den groben Zügen zusammengefasst werden: 
 

- Jedes Subjekt versteht sich selbst im Kontext bereits vollzogener Wertsetzungen. 
- Diese Wertsetzungen machen die individuelle Identität aus, die aber keineswegs vollkommen 

frei und verfügbar ist (wie im existentialistischen Verständnis). 
- Subjektivität bedeutet vielmehr, dass sich in einer Biographie ein wachsendes Gefühl dafür 

ausprägt, was wichtig, wertvoll und befriedigend ist. 
- Die subjektiven Bewertungen sind stets mit einem Kontext einer sozialen Gemeinschaft 

verflochten.20 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

                                                                                                       
 

(Abb. 4: Lebensgeschichte und Sprachgemeinschaft, Quelle: Eigene Abbildung) 

 
Die Abb. 4 bringt die zweifache Orientierung zum Ausdruck, die nach Taylor jede individuelle Biografie 
ausmacht: Starke oder schwache Wertungen sind in der Vertikalen auf die individuelle 
Lebensgeschichte bezogen. In der Horizontalen sind diese Wertungen auf die soziale 
Sprachgemeinschaft bezogen. Die Bewertungen des Subjekts stellen somit keine reinen Ausdrücke 
einer einsamen Entscheidung dar, die ein aus seinem Kontext herausgelöstes Individuum zu treffen 

                                                 
19 vgl. Honneth, 1999, S. 227ff.  
20 vgl. Taylor, 1988, S. 38ff. 

Individuelle  
Lebensgeschichte 

Soziale 
Sprach-

gemeinschaft Starke und schwache Bewertungen 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 24                     Studienheft Nr. 665 

vermag, sondern sie sind als Deutungsvorgänge in einem umfassenden bedeutsamen Kontext zu 
verstehen. 
 
Das Phänomen der Sprache erhält dementsprechend eine starke Rolle. Sprache lässt sich als Medium 
von Deutungen bzw. als ein „subjektübergreifendes Gewebe“ verstehen, das die Praxis der Sprache 
erneuert und erhält. 
 
Die menschliche Sprache bildet gewissermaßen den Hintergrund, vor dem sich das Subjekt innerhalb 
eines geregelten Rahmens frei bewegen kann. In der Sprache findet sich ein welterschließender und 
offenbarender Charakter: „[J]edes Mal erschließt ein Subjekt etwas an der Welt, indem es sich 

sprachlich artikuliert.“ 21 

 
 

2.3.6 Die Illusion der Autonomie 
 
Die Philosophien zur Subjekttheorie von J. Rousseau und C. Taylor haben bei allen Unterschieden einen 
gemeinsamen Bezugspunkt.  
 
Sie wenden sich gegen Theorien des Sozialen, bei denen vereinzelte Individuen nichts anderem als 
ihren Nutzen und Kalkülen folgen. Der Mensch ist, so lassen sich beide Perspektiven zusammenfassen, 
alles andere als ein „homo oeconomicus“, also ein rationalistisches Wesen. Theorien, die auf Ideen der 
Nützlichkeit, des Vertrags oder der Zweckrationalität setzen, liegen falsch, wenn wir Rousseau und 
Taylor richtig verstehen. 
 
Demgegenüber werden Einwände geltend gemacht, dass universale Prinzipien nur auf dem Wege 
sprachlicher Interaktion und nur innerhalb eines intersubjektiven Rahmens gefunden werden können. 
Entweder auf dem Wege einer naturalistischen Besinnung oder mit Bezug auf die Kraft von Traditionen 
erschließt sich die Mannigfaltigkeit von subjektiven Lebensformen. 
 
Allerdings: Die abschließende Position der Postmoderne hält dieses normative und soziale Verständnis 
zwar nicht für falsch, aber sie weist doch in eine ganz andere Richtung einer Subjektivitätstheorie. 
 
Das, was im Rahmen der Aufklärung gefunden und hochgelobt wurde, erhält in der Moderne eine 
Zurücksetzung. Die Vorstellung, dass sich der moderne Mensch als Vernunftwesen verstehen kann, 
dem wir Mündigkeit und Ansprüche auf Autonomie zusprechen sollten, erweist sich als wohlfeile 
Illusion. Wie kann die moderne, zeitgenössische Philosophie zu solchen Behauptungen gelangen? 
 

Die philosophischen Wege der Postmoderne22, die zu der Behauptung des Todes des Subjekts 

kommen, sind verflochten und bisweilen ausufernd. Sie umfassen mehrere Theoriezweige der 
Bewusstseinsphilosophie, der Sprachphilosophie, der Erkenntnistheorie und der Politischen 
Philosophie, die wir hier nicht erörtern können. Wir müssen uns stattdessen auf einen Aspekt 
konzentrieren: auf die Unterscheidung zwischen Innen und Außen, zwischen Eigenem und Fremden.  
 
Nach R. Descartes, einem weiteren bedeutsamen Denker des Rationalismus, besteht das 
entscheidende Moment des neuzeitlichen Subjekts in der Fähigkeit, sich selbst denkend 
wahrzunehmen. Jeder Zweifel – an Gott, an dem reinen Guten oder der Beschaffenheit der Welt – wird 
durch den Bezug auf das eigene Denken aus der Welt geschaffen. Ich denke, also bin ich – dieser Satz 
fasst das rationalistische neuzeitliche Denken präzise zusammen.  

                                                 
21 Honneth, 1999, S. 239 
22 vgl. Meyer-Drawe, 2000  

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 25                     Studienheft Nr. 665 

 
Die Orientierung an der eigenen Denkfähigkeit, also an der kognitiven Eigenmacht des Subjekts, hat 
eine lange Tradition. Sie wurde freilich im Kontext der zeitgenössischen Philosophie in Frage gestellt.  
Verschiedene Philosophien äußerten eine Kritik der Vernunft, die mit der Kritik am Subjekt 
übereinkam. Aus dieser Kritik entstand aber keine radikale Umkehr in dem Sinne, dass Subjektivität 
nur noch als verstreute und zerrissene Ganzheit zu verstehen sei, sondern es entstand eine Philosophie 
der Ambivalenz. Für sie gilt nicht die einmalige Überwindung einer Theorie, sondern ein Blick auf die 
menschliche Existenz, der sich auf eine labile, situierte und widerspruchsoffene Vernunft gründet. 
 
Menschliche Existenz ist demnach weder einfach nur autonom noch einfach nur abhängig. Es gibt kein 
Entweder-oder, Menschen bewegen sich vielmehr in vermischten Ordnungen und am Rande von 
beunruhigenden Grenzen.  
 
Das skizzierte Subjekt, das einem Weg vom „Ich denke“ zum „Ich bin“ folgte, verblasst. Erfahrungen, 
die bis dahin mit einer konkreten und durchsichtigen Bedeutung verknüpft werden konnten, gehen in 
eine gebrochene Situation über. Wahrnehmungen realisieren sich nun „als ein Bemerken von 
Auffälligkeiten und Abweichungen in einem Feld vorgefundener Dinge, deren symbolische Ordnung 
nicht vom Einzelnen abhängt, sondern vielmehr gebildet wird in komplizierten Erfahrungsschicksalen, 

an denen die Dinge mitwirken, ohne allerdings von sich aus Bedeutungen zu entfalten“.23 

 
So sehr diese postmoderne Theorie der Subjektivität, bei der der stolze Gebrauch des Begriffs Subjekt 
an Kraft verliert, in praktischer Hinsicht schwierig ist – können wir uns nicht auch positive 
Anknüpfungen an diese Perspektiven vorstellen?  
Ergibt sich aus den geschilderten Aspekten nicht die fatale Einsicht, dass wir es gerade in der Praxis der 
Sozialen Arbeit scheinbar mit Marionetten zu tun haben, die an unsichtbaren Fäden gelenkt werden? 
Und wenn wir an diese Fäden als professionelle Bezugspersonen nicht heranreichen, welchen 
Bedingungen ist die Zusammenarbeit dann unterworfen? 
 
Es ist hilfreich, die Kritik des souveränen Subjektbegriffs abschließend zu relativieren. Dies können wir 
erreichen, indem wir zwei weitere Begriffe hinzuziehen: den Begriff der Geschichte und den Begriff 
des Sinns.  
 
Wenn wir demgemäß die bisherigen Überlegungen erweitern, dann kommen wir zu der spezifischen 
Frage nach der menschlichen Geschichtlichkeit. Thematisiert wurde weiter oben bereits das Problem, 
dass die menschlichen Bezüge zwischen objektiven Vorgaben und subjektiven Zugaben bestehen.  
 
Dies lässt sich erweitern zu der Frage, welche Umstände und Bedingungen und welche zeitlichen 
Qualitäten in gegenwärtige kulturelle Orientierungen eingehen. Als Ausgangspunkt können wir also 
eine historische Dimension den subjektiven Orientierungen hinzufügen: In der Bewegung vom Ausgang 
zum Ende der Menschheitsgeschichte ist eine Form des Menschseins enthalten, die sich zugleich 
durchhält und Veränderungen unterliegt. 
 
Konzepte subjektiver Kohärenz handeln von der Einheit der Person in ihrem Handeln und Leiden; diese 
Einheit ist aber gleichzeitig sozial ausgerichtet und lässt sich in einer universalhistorischen Perspektive 

verzeitlichen.24 

 
Diese recht abstrakten Überlegungen lassen sich nun in konkrete Lebensaktivitäten und Erfahrungen 
übersetzen – und somit lassen sich auch thematische Anschlüsse an die Praxis Sozialer Arbeit denken. 

                                                 
23 Meyer-Drawe, 2010, S. 15 
24 Rüsen, 2003; Rüsen, 2012 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 26                     Studienheft Nr. 665 

Im Sinne einer materialen Geschichtsphilosophie lassen sich zeitliche Bewegungen der Vergangenheit 
ausgrenzen, in denen sich ein innerer Zusammenhang wesentlicher Veränderungen in Vergangenheit 
und Gegenwart zeigt. 
 
Jörn Rüsen betont als Vertreter der sogenannten Historik, dass der Mensch sein Leben in Spannungen 
und Gegensätzlichkeiten führen muss, die ihn dazu nötigen, „mit ihnen durch eigene kulturelle 
Aktivitäten fertig zu werden. Es sind die dem Menschen jeweils vorgegebenen Spannungen in den 

Bedingungen seines Lebens, mit denen er durch eigene Aktivität fertigwerden muss“25. Zu diesen 

Spannungen zählen folgende Gegensätzlichkeiten: 
 
Denken wir etwa an: 

- Spannungen in Folge sozialer Hierarchien 
- Spannungen zwischen Zentrum und Peripherie 
- Spannungen zwischen Männern und Frauen bzw. Geschlechterkategorien, 
- Spannungen zwischen Geburt und Tod, Sterbenmüssen und Tötenkönnen, die gleichsam als 

fundamentales Gewaltverhältnis erfahren werden 
 
Denken wir des Weiteren an:  

- Spannungen zwischen Macht und Ohnmacht 
- Spannungen zwischen Feinden und Freunden 
- Spannungen in Herrschaftskonstellationen und Machtverhältnissen 
- Spannungen zwischen arm und reich, qualitativer Lebensfülle und Leere 
- Spannungen zwischen Immanenz (Innerweltlichkeit) und Transzendenz bzw. Religiosität26 

Um sich die Praxisrelevanz dieser anthropologischen Kategorien vor Augen zu halten, ist ein 
Gedankenspiel möglich: 
 
Denken wir einen Augenblick an die Lebensverhältnisse und erschwerten Bedingungen, denen die 
Klienten der Sozialen Arbeit unterworfen sind. Personen, die Brüche in ihre Biografie erfahren haben 
oder die am Rande der Gesellschaft leben, sind von den genannten Spannungsmomenten betroffen. 
 
Im schlechtesten Fall  

- befinden sich Personen am unteren Ende der sozialen Hierarchie, 
- leben sie in Peripherien der Gesellschaft, 
- leiden sie unter Armuts- und Deprivationserfahrungen, 
- erfahren sie das Feld des Politischen als feindlich und fremd, 
- leiden sie unter den gegebenen Machtverhältnissen, da ihnen möglicherweise die 

entscheidenden Güter des „guten Lebens“ fehlen, 
- erfahren sie Fremdheit in einer Gesellschaft durch eigene kulturelle und religiöse Traditionen 

und Herkünfte, 
- erleben sie zusammengefasst Situationen der Ohnmacht. 

Das Arbeitsfeld der Sozialen Arbeit wird also in einem gewissen Sinne auf dieser Grundlagenebene 
vorstrukturiert. 
 
Sinnformen der Sozialen Arbeit, die sich an den subjektiven Lebensformen orientieren, bemühen 
sich um einen lebbaren Gegensatz von oben und unten bzw. um die erträgliche Gestaltung der 
sozialen Spannungen. 

                                                 
25 Rüsen, 2014, S. 244; vgl. ferner Koselleck, 2000; Koselleck, 2006 
26 vgl. Rüsen, 2014, S. 244 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 27                     Studienheft Nr. 665 

 
Diese Sinnformen bilden und suchen Gesichtspunkte des sozialen Ausgleichs bzw. suchen nach 
erträglichen Ausgleichen sozialer Spaltungen. 
 
Sie versuchen, die Spaltung der Gesellschaft bzw. die Kluft zwischen Zentrum und Peripherie zu 
überbrücken. 
 
Sie aktivieren Menschen, deren Lebensvollzüge von Ohnmacht und Erschöpfung geprägt wurden. 
 
Sie halten den Ungleichheiten von Geschlecht, Religion und Kultur Anerkennungskriterien entgegen 
bzw. suchen sie nach einem Gleichgewicht im Rahmen einer umfassenden Ordnungsvorstellung.27 
 
  

                                                 
27 vgl. Rüsen, 2014, S. 244 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 28                     Studienheft Nr. 665 

Übungsaufgaben zur Selbstkontrolle                                                               SK 

 
 

1. Wie lässt sich der Begriff der Macht aus soziologischer Sicht definieren? 
 

2. Nennen sie die vier Quellen der Macht. 
 

3. Beschreiben Sie den Idealtypus der Zivilgesellschaft in Kontrast zu anderen Idealtypen 

sozialer Interaktion. 

4. Was bedeutet die Redewendung, dass „wir nicht Herr im eigenen Hause sind“ in Bezug auf 

Subjektivität? 

5. Beschreiben Sie mythologische Denkvorstellungen. 
 

6. Mit welchen Kategorien hängt Subjektivität zusammen? 
 

7. Seit wann können wir von Subjektivität im zeitgenössischen Sinne sprechen? 
 

8. Bitte skizzieren sie Spannungsmomente der materialen Geschichtsphilosophie. 

  

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 57                     Studienheft Nr. 665 

4 Interventions- und Handlungstheorie 
 

In diesem Abschnitt lernen Sie die Grundzüge allgemeiner Handlungstheorie kennen. Nach 
dem Kapitel sollten Sie diese sozialtheoretischen Kriterien einordnen und fallweise auf die 
einzelnen Handlungsfelder der Sozialen Arbeit übertragen können. 
 

4.1 Handlungstheorie und Menschenbild 
 
Den eher abstrakten sozialphilosophischen Grundlagen kommt in diesem Studienbrief bislang die 
größte Aufmerksamkeit zu. Die abschließenden Kapitel sollen dazu beitragen, die Relevanz der 
bisherigen Perspektiven für die Soziale Arbeit und speziell für Aspekte des pädagogischen Handelns 
und der Professionalität aufzuzeigen.  
 
Dabei lassen sich die verschiedenen Theorien sicherlich nicht in einem Kapitel zusammenfügen und in 
ein fertiges Konzept pressen. Es muss bescheidener darum gehen, die Bedingungen der 
professionellen Arbeit auf sozialtheoretischem Gebiet zu umreißen, also Ansatzpunkte für Handlungen 
in der Arbeit aufzuzeigen, in denen sich punktuelle sozialphilosophische Aspekte verbergen. 
 
Ein nicht unwichtiger Punkt ist es zu fragen, was wir unter Handlungen im engeren Sinne verstehen 
können und welche Handlungskonzepte im Raum der Sozialen Arbeit stehen. „Handeln“ ist in der 
Sozialen Arbeit ein fundamentaler und unverzichtbarer Begriff, denn er umfasst Aspekte der 
Intervention, der Erziehung, des Diagnostizierens, der Beratung oder der Therapie – allesamt 
Handlungsformen, die unter bestimmten theoretischen Bedingungen ablaufen.  
 
Menschenbildannahmen und anthropologische Dimensionen 

 
 

Wirklichkeitskonzeption 
 
 

Handlungs- und Störungstheorie 
 
 

Erziehungs- und Beratungskonzeption 
 
 

(Abb. 10: Grundlagen der Handlungstheorie, Quelle: vgl. Mutzeck, 2000, S. 52) 

 
 

4.1.1 Menschenbild und Anthropologie 
 
Eine Handlungstheorie umfasst, wie wir in Abb. 10 erkennen können, verschiedene ineinander 
verschachtelte Konzeptionen. Menschenbildannahmen stellen die Basis in allen Handlungsfeldern dar. 
Jedes Mal, wenn wir praktisch-pädagogisch tätig sind, handeln wir aufgrund von 
Hintergrundannahmen über die grundsätzlichen Fähigkeiten von Menschen und deren Funktionieren. 
Anders formuliert, kein Zugang zu Praxisfeldern ist ganz frei von bestimmten Menschenbildannahmen. 
Ob wir ein formales Gespräch strukturieren, ob wir in einer informellen Gruppe unter Jugendlichen 
handeln oder ob wir in einem offenen Sozialraum anderen Personen begegnen, stets sind 
Hintergrundüberzeugungen über das, was Menschen konkret ausmacht und was wir von ihnen 
erwarten, wirksam. 
 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 63                     Studienheft Nr. 665 

5 Ethik der Sorge 
 
Ein Begriff ist zuletzt in die Überlegungen einzubeziehen, der bislang eindeutig zu kurz kam: die 
Kategorie der Sorge. Der Begriff hat eine Fülle von Bedeutungsebenen, die hier den Rahmen sprengen 
würden. Aber kurz zusammengefasst ist zu sagen, dass die Sorge sowohl als „Haltung“ als auch als 
Handlungskonzept den Kernbereich der sozialen Professionen bildet. Dies zu begründen, fällt zunächst 
nicht schwer, denn fürsorgliche Anteile sind gewissermaßen in die DNA der sozialen Berufe 
eingeschrieben. Wenn man allerdings genauer hinschaut, müssen semantische und historische 
Differenzierungen vorgenommen werden. 
Dies ist zunächst vor dem geschichtlichen Hintergrund zu sehen, vor dem sich die Soziale Arbeit 
entwickelt hat. Im Motiv der Hilfe schwingt der Aspekt der Fürsorge mit. Allerdings ist dieser Begriff 
bekanntlich umstritten, wenn nicht sogar „altmodisch“ geworden, weil er ein starkes soziales Gefälle 
zum Ausdruck bringt. In den Anfängen der beruflichen Sozialen Arbeit war Fürsorge ein sittliches 
Gebot, ein Zeichen der Solidarität für die Armen und Schwachen. Diese Haltung hat jedoch berechtigte 
Kritik hervorgerufen, da die Sicht auf die Klientel von einer gewissen Herablassung und Bevormundung 
geprägt war. Man spricht daher in diesem Zusammenhang mittlerweile von sozialer Gerechtigkeit, 
Verantwortung, Anerkennung und „Care“. Im Zuge dieser begrifflichen Umorientierung ist freilich der 
Begriff der Sorge keineswegs überflüssig geworden.73 
 
Im anglo-amerikanischen Sprachgebrauch erweist sich die Sprache etwas einfacher, vermutlich weil 
sie weniger vorbelastet ist. Der Begriff „to care“ umfasst ein weites Spektrum: sowohl professionelle 
wie auch private Tätigkeiten, pflegerische Aspekte, aber auch generelle Orientierungen der Umsicht 
und des Sich-Kümmerns. Zieht man einen Vergleich zwischen dem Deutschen und dem Englischen, 
fallen zunächst die Konnotationen ins Gewicht.74 Im Deutschen steht, wie gesagt, die Fürsorge für ein 
älteres Modell der Unterstützung von Armen und Deklassierten. Zudem geht in die Bedeutung der 
Begriff der Pflege ein, der im Sinne der Alten- und Krankenpflege zumindest ein sozialpolitisch 
umstrittenes Thema ist. 
 
Demgegenüber hat das englische Care einen weniger unangenehmen Beiklang. Als Care-Ethik hat sich 
der Begriff auch im deutschen Sprachraum durchgesetzt. Diese Ethik der Sorge ist mit Werten und 
Orientierungen verbunden, aber auch mit verschiedenen Praktiken, die hier zur Sprache kommen 
sollen. Wir werden im Folgenden diese Praxis der Sorge in verschiedenen Teilaspekten betrachten. 
 
 

5.1 Die Bedeutung von Care für soziale Berufe 
 
Die Sorgeethik hat eine historische Tiefe, die bis zu den Gründergestalten der Sozialen Arbeit 
zurückführt. Alice Salomon, eine dieser Gründerfiguren, sah in der Wohlfahrtspflege ein 
Gemeinschaftsgefühl, das sich aus den „einfachsten und ursprünglichsten Formen familienhafter Hilfe 
und der Hilfe unter Nachbarn und Gliedern der gleichen Gemeinde“ 75 entwickelt habe. Bereits hier ist 
erkennbar: Soziale Hilfe ist nicht berechenbar und nicht nur kognitiv zu erfassen, sondern sie impliziert 
eine Grundhaltung.  
 
Von diesen ersten Reflexionen einer Theorie der sozialen Unterstützung lässt sich eine 
ideengeschichtliche Linie zu den Vertreterinnen der Moderne ziehen. Martha Nussbaum steht hier für 
den wertvollen Gedanken, dass jede Gesellschaft Wege finden muss, um mit den „Fakten 
gesellschaftlicher Abhängigkeit“ 76 klarzukommen. 

                                                 
73 vgl. Großmaß & Perko, 2011, S. 137–166 
74 vgl. ebd., S. 135 
75 Salomon, 1928, S. 16 
76 Nussbaum, 2003, S. 186 

Le
seprobe



Sozialphilosophische Grundlagen der Sozialen Arbeit 
 

 
i. d. F. v. 21.02.2022 Seite 79                     Studienheft Nr. 665 

Lösung der Übungsaufgaben          LÖ 

 

 
1. Macht gilt als Kommunikationsmedium, das für die Koordination von Handlungen und die 

Stabilisierung von Erwartungen von Personen verantwortlich ist. 
 

2. Macht entsteht am Rand von gesellschaftlichen Unsicherheitszonen, sie bildet ggf. einen 
Alleinvertretungsanspruch aus (1), der über Kontaktstellen zur Umwelt (2) und vor dem 
Hintergrund des Machterhalts (3) abläuft. Strukturelle Machtquellen (4) werden über 
Vorschriften und Abläufe gesichert. 
 

3. Die Zivilgesellschaft beruht auf Freiwilligkeit und bürgerschaftlichem Engagement, während 
der Markt auf Optimierung der Interessen und das Militär auf Befehl und Gehorsam 
ausgerichtet ist. 
 

4. Das vollkommen autonome Subjekt gilt in moderner phänomenologischer Sicht als Illusion, es 
gilt vielmehr die Kombination von Selbst- und Fremdbestimmung. 
 

5. Prinzipien, die Teilhabe an einem sich stets wiederholenden Ablauf verbürgen, bei dem eine 
ewige Substanz in die Sphäre der Sterblichen eindringt.  
 

6. Die relevanten Begriffe sind: Autonomie, Authentizität, Freiheit, Selbstbewusstsein. 
 

7. Seit dem Zeitalter der Aufklärung können wir von Subjektivität im zeitgenössischen Sinne 
sprechen. 
 

8. Beispiele: die Spannung zwischen oben und unten, Herrschaft und Unterwerfung, Mann und 
Frau, Zentrum und Peripherie, arm und reich 
 

9. die Ebenen des individuellen Selbstbezugs, des Sozialbezugs und der Naturbeziehung 
 

10. Finanzkrisen, Anspruchsexplosionen, Massenarbeitslosigkeit, Migrationsbewegungen 
 

11. Die Antwort kann differenziert ausfallen, müsst aber die Begriffe Lebenslage, Lebensstil usw. 
einbeziehen. 
 

12. Unter anderem: Konflikt-, Risikogesellschaft oder desintegrierende Gesellschaft 
 

13. Zum Beispiel: Antisemitismus, Fremdenfeindlichkeit, Abwertung von Minderheiten 
 

14. In den Intim-, Rechts- und Sozialbeziehungen finden Kämpfe um Anerkennung statt. 
 

15. Zu den Prinzipien zählen: Vermeidung von Demütigung und Missachtung sowie Ermöglichung 
positiver Selbstbeziehungen. 
 

16. Exklusionsverkettungen meinen, dass ein Nachteil in einem System weitere Folgen in anderen 
Systemen nach sich zieht. 
 

Le
seprobe



DIPLOMA Hochschule

Studienservice 
Herminenstraße 17f
31675 Bückeburg

Tel.: +49 (0)40 228 988 240 
meinstudium@diploma.de
diploma.de

Du möchtest mehr erfahren?
Unser aktuelles Studienangebot und weitere Informationen sowie 
unsere Angebote zur Studienberatung findest Du auf www.diploma.de 

diploma.de

Le
seprobe


	Glossar
	1 Allgemeines
	2 Grundlegende Begriffe der Sozialphilosophie
	2.1 Macht und Freiheit
	2.2 Macht und Organisationsentwicklung
	2.3 Subjektivität und Geschichte
	2.3.1 Bildung der ersten „Kultur“
	2.3.2 Grundfragen der philosophischen Anthropologie
	2.3.3 Autonomie und Subjektivität
	2.3.4 Freiheit und Authentizität bei Rousseau
	2.3.5 Die philosophische Anthropologie von Charles Taylor
	2.3.6 Die Illusion der Autonomie


	3 Die zerrissene Welt des Sozialen
	3.1 Die Dimension sozialer Ungleichheit
	3.1.1 Der Begriff der Ungleichheit
	3.1.2 Der Begriff der Hierarchie
	3.1.3 Schichtung und Differenzierung

	3.2 Moderne Konfliktgesellschaft
	3.3 Das Prinzip der Anerkennung
	3.3.1 Die Politik der Würde
	3.3.2 Die „Politik der Unreinheit“

	3.4 Die Theorie sozialer Systeme

	4 Interventions- und Handlungstheorie
	4.1 Handlungstheorie und Menschenbild
	4.1.1 Menschenbild und Anthropologie
	4.1.2 Wirklichkeitskonzeptionen
	4.1.3 Handlungstheorie, Erziehungs- und Beratungskonzeptionen


	5 Ethik der Sorge
	5.1 Die Bedeutung von Care für soziale Berufe
	5.2 Weibliche Sorge und „Care-Arbeit“
	5.3 Sorge und professionelle Beziehungen

	6 Berufsethik und Professionalität
	6.1 Die Profession der Sozialen Arbeit
	6.2 Leitsätze und Prinzipien
	Lösung der Übungsaufgaben          LÖ


	Literaturverzeichnis



